EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

A<->‘ o \
VLS. ..
4 Ltalian, english, espariol, dutch

LO STRETTO LEGAME TRA ETICA, INTELLIGENZA ARTIFICIALE E
TEOLOGIA DI SAN TOMMASO D’AQUINO

La macchina perfeziona solo cio che trova gia in atto nell’'uomo: puo affinare un pensiero vero, ma
non generare verita; puo pulire una frase riuscita, ma non infondere lo spirito che I'’ha generata.
Ed e proprio qui che diventa evidente il parallelismo con il principio tomista: «Gratia non tollit
naturam, sed perficit (la grazia non distrugge la natura, ma la perfeziona)»

— Theologica —

Autore

Ariel S. Levi di Gualdo

Questo articolo per la nostra pagina di Theologica ¢
tratto dal mio ultimo libro La liberta negata, edito dalle
nostre edizioni e in vendita Qui.

10

Aricl S. Levi di Gualdo

LA LIBERTA NEGATA

Teologia cattolica ¢ dittatura del conformismo occidentale

Accingendomi a trattare questa tematica legata alla
Intelligenza Artificiale mi € tornato alla mente uno dei
capolavori profetici del cinema moderno: 2001: Odissea
nello spazio, diretto da Stanley Kubrick e distribuito nel
1968. In quel film compare HAL 9000, un’intelligenza
artificiale di altissimo livello, installata a bordo della na-
ve spaziale Discovery. HAL e perfetta nel calcolo, infalli-
bile nella gestione dei dati, ma priva di cio che rende
umano il giudizio: la coscienza. Quando la sua pro-

grammazione entra in conflitto con gli obiettivi della

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di Z siale e di aggior Dpastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo

Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e unso privato la stampa cartacea di questo articolo che se 0 parialy jportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore.



https://isoladipatmos.com/wp-content/uploads/2023/05/Ariel-BIOGRAFIA-UFFICIALE-maggio-2023.pdf
https://isoladipatmos.com/la-liberta-negata-teologia-cattolica-e-dittatura-del-conformismo-occidentale-nuova-opera-di-ariel-s-levi-di-gualdo/
https://www.amazon.it/dp/B0GKNBM65S
https://www.youtube.com/watch?v=ivPu3t2j4Fg
https://www.youtube.com/watch?v=ivPu3t2j4Fg

(&

/ o
L 87

N
N

\
\

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

missione, HAL non “impazzisce”: semplicemente applica la logica senza il filtro morale,
senza l'intenzionalita e senza la capacita di discernere il bene dal male. Il risultato e spa-
ventoso: una macchina potentissima diventa una minaccia mortale proprio perché non
comprende I'uomo né il valore della vita. Questa intuizione — cinematografica ma teologi-
camente lucidissima — mostra che l'intelligenza artificiale solleva problemi che non sono
meramente tecnici, ma radicalmente morali. Non e in gioco la potenza di calcolo — che
nessuno contesta — bensi il rischio che 'uomo deleghi a un sistema impersonale cio che
appartiene esclusivamente alla sua coscienza. Ed é proprio cio che accade quando si lascia
che una piattaforma decida autonomamente cio che € “buono” o “cattivo”, cio che puo es-
sere detto o cio che deve essere taciuto: si consegna alla macchina un atto che dovrebbe
essere morale. E questo e solo il primo passo della delega morale alla macchina.

Una volta ceduto alla tecnologia il giudizio sul vero e sul falso, il passo successivo di-
venta quasi inevitabile: rinunciare anche al buonsenso educativo e alla responsabilita per-
sonale. Oppure quando un genitore affida completamente all’algoritmo il compito di fil-
trare cio che un figlio puo vedere, senza vigilanza critica: significa delegare a un sistema
statistico la responsabilita educativa. O ancora quando si chiede all'Intelligenza Artificiale
se una frase e “offensiva” o “moralmente accettabile”: significa trasferire alla macchina un
compito che richiede coscienza, non calcolo.

Quanto sin qui illustrato non e un insieme di dettagli tecnici sono piuttosto il punto
decisivo. Se manca l'intenzione, la macchina non puo mai comprendere che cosa 'uomo
sta facendo quando parla, ammonisce, educa, cura, corregge. E poiché non puo accedere al
“perché”, riduce tutto al “come”: non valuta il senso, analizza solo la forma. E qui che
I'equivoco diventa inevitabile e I'errore sistematico. E cid che avviene, per esempio, quan-
do un sacerdote ammonisce un fedele o un padre corregge un figlio: la coscienza umana
distingue tra severita e crudelta, tra correzione e offesa; I'algoritmo registra solo la durez-
za della frase e la segnala come “linguaggio ostile”. Il medico che scrive «questo rischio
porta alla morte» puo vedere le sue parole classificate come “contenuto violento”, perché
la macchina non distingue una diagnosi da una minaccia. E un semplice versetto biblico
puo essere censurato come “linguaggio offensivo” perché I'Intelligenza Artificiale non per-
cepisce la finalita morale, ma solo la superficie della parola. Per questo, qualunque uso
dell'Intelligenza Artificiale che tocchi la parola, il giudizio, la relazione o la liberta deve es-
sere esaminato alla luce della teologia morale, non dell'ingegneria informatica.

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.




(&

/ o
L 87

N
N

\
\

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

La distinzione é decisiva: la macchina non decide, seleziona; non valuta, filtra; non
giudica, classifica. E cio che classifica non € mai il bene o il male, ma solo il probabile e
I'improbabile, il frequente e il raro, 'accettabile statistico e il sospetto algoritmico. La co-
scienza umana fa l'esatto contrario: prende sul serio l'unicita dell’atto e la liberta
dell’agente; pesa intenzioni, circostanze, conseguenze; distingue tra il rimprovero che sal-
va e l'offesa che ferisce; tra la severita per amore e la crudelta per disprezzo. La macchina
non vede nulla di tutto questo.

Quando un padre richiama un figlio, la coscienza riconosce I'amore che lo sostiene;
'algoritmo vede solo una frase “potenzialmente ostile”. Quando un direttore spirituale
ammonisce un suo diretto, la coscienza vede la misericordia che accompagna la verita;
I'algoritmo vede una violazione degli “standard della community”. Quando una persona
parla per correggere, proteggere o educare, la coscienza percepisce la finalita, la macchina
percepisce solo la parola dura. Il risultato & paradossale: laddove 'uomo unisce giustizia e
misericordia, la macchina produce soltanto etichette.

L’ambiguita morale non nasce dalla tecnologia: nasce dall'uomo che la progetta. Per-
ché l'algoritmo non e neutrale: esegue una morale che non conosce, ma che altri hanno
deciso per lui. E questo lo vediamo ogni giorno: se un contenuto mette in discussione il po-
litically correct, I'algoritmo lo interpreta come “ostilita”; se critica alcune derive della cul-
tura woke, lo etichetta come “discriminazione”; se affronta temi di antropologia cristiana
— per esempio la differenza sessuale o la famiglia — rivolgendo critiche alle potenti e po-
liticizzate lobby LGBT, lo segnala come “incitamento all’odio”, o “incitamento alla violen-
za”, il cosiddetto “hate speech”, alla lettera: discorso d’odio. Il tutto non perché la macchina
“pensi” cosi, ma perché e stata programmata a reagire e interagire cosi. L’algoritmo non
nasce neutrale: nasce gia educato da chi lo costruisce, modellato da criteri ideologici che
confondono la critica con I'aggressione, la riflessione con I'offesa, la verita con la violenza.
In altre parole, I'algoritmo ha dei padroni: riflette le loro paure, amplifica le loro convin-
zioni, censura cio che essi temono. Le piattaforme non filtrano in base a criteri oggettivi
ma secondo ideologie dominanti: cio che il mondo idolatra € promosso, cio che il Vangelo
richiama e sospettato; cio che appaga viene amplificato, cio che ammonisce viene silenzia-
to. Il risultato e una nuova forma di censura culturale: elegante, educata, sterilizzata digi-
talmente — ma sempre censura.

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.




—

ton B

. &2 \
EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

Queste mie analisi nascono dalle riflessioni, dagli studi e dalle osservazioni che da
tempo sto approfondendo sul piano antropologico-culturale e sul funzionamento reale
delle piattaforme digitali. E proprio per questo che trovo significativo notare come, su un
piano diverso ma complementare, il Dicastero per la Dottrina della Fede abbia recente-
mente richiamato un principio decisivo andando in sostanza nella mia stessa direzione di
pensiero, ribadendo che I'Intelligenza Artificiale, pur potendo «cooperare alla crescita del-
la conoscenza», non puo essere in alcun modo equiparata all’intelligenza umana che pos-
siede una profondita e una dinamica che nessun sistema di apprendimento automatico
puo replicare. Questo documento sottolinea che I'Intelligenza Artificiale non comprende,
ma elabora, non giudica, ma calcola, ed e intrinsecamente incapace di cogliere la dimen-
sione morale dell’azione, poiché priva di coscienza e interiorita (cfr. Qui). Quindi ammoni-
sce con chiarezza che non si puo attribuire a un dispositivo algoritmico il discernimento
morale: farlo significherebbe abdicare alla responsabilita etica dell’'uomo e consegnare la
verita a un meccanismo statistico. L'illusione di una intelligenza morale artificiale € defini-
ta dal documento come una forma di ingenua idolatria tecnologica, perché la verita non e
frutto del calcolo, ma dell’incontro tra liberta e grazialll.

Questa riflessione magisteriale conferma il punto centrale: la coscienza non si pro-
gramma. La macchina puo assistere, ma non giudicare; puo aiutare, ma non interpretare;
puo filtrare, ma non discernere. Cio che appartiene alla liberta dell'uomo — e dunque alla
sua relazione con Dio — non puo essere delegato ad alcuna tecnologia.

L’etica dell'intelligenza artificiale rivela cosi la sua fragilita: una macchina puo essere
programmata per riconoscere parole, ma non puo comprendere la Parola. Puo identificare
comandi, non comandamenti. Puo censire comportamenti, non distinguere tra virtu e vi-
zio. Puo rilevare correlazioni, non cogliere la rivelazione divina. E soprattutto: non puo
conoscere Dio. Una cultura che si abitua a sostituire il giudizio della coscienza con il vaglio
di un algoritmo finisce per dimenticare che la liberta e un atto spirituale, non un output
digitalel2l. Ed e qui che la teologia morale diventa decisiva, perché ricorda all'uomo che: la
verita e sempre personale; il bene e sempre intenzionale; la coscienza e sempre irriducibi-
le; il giudizio morale non puo essere delegato a nessuno, tanto meno a un software.

Questo non significa demonizzare la tecnologia, ma rimetterla al suo posto: quello di
strumento, non di giudice. L'Intelligenza Artificiale, allora, pud certamente rendere piu
agile il lavoro umano, ma non puo sostituirlo nel punto decisivo: il giudizio morale, 'unico

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.



https://www.doctrinafidei.va/it.html
https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_it.html

(&

/ o
L 87

N
N

\
\

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

ambito in cui non basta sapere “come stanno le cose”, ma bisogna decidere “perché farle”.
E il luogo della coscienza, dove I'uomo pesa le intenzioni, assume responsabilitd, risponde
del proprio agire davanti a Dio. Qui la macchina non entra, non puo entrare: calcola, ma
non sceglie; analizza, ma non risponde; simula, ma non ama. Come un eccellente chirurgo
plastico I'Intelligenza Artificiale puo valorizzare cio che e gia bello, ma non puo rendere
bello cio che non e tale, puo correggere sproporzioni, puo attenuare certi segni del tempo;
ma non puo creare dal nulla né la bellezza che non c’¢, né restituire la giovinezza ormai
sfiorita. Puo valorizzare un volto segnato, ma non puo inventare un volto nuovo. Allo stes-
so modo, I'Intelligenza Artificiale puo aiutare a organizzare i dati, a chiarire un testo, a
mettere in ordine argomenti complessi; ma non puo dare intelligenza a un soggetto limita-
to e mediocre, né coscienza a chi non ce I'ha.

L'immagine, forse un po’ cruda ma efficace, e quella del cavallo di razza e del pony: la
tecnologia puo allenare, curare, far rendere al massimo lo stallone arabo, ma non trasfor-
mera mai un povero pony in un purosangue. Quello che non c’e, nessun algoritmo potra
mai crearlo. La macchina perfeziona solo cio che trova gia in atto nell'uomo: puo affinare
un pensiero vero, ma non generare verita; puo lucidare una frase riuscita, ma non puo
raggiungere la coscienza da cui quella frase € scaturita.

La macchina perfeziona solo cio che trova gia in atto nell’'uomo: puo affinare un pen-
siero vero, ma non generare verita; puo pulire una frase riuscita, ma non infondere lo spi-
rito che I'ha generata. Ed e proprio qui che diventa evidente il parallelismo con il principio
tomista:

«Gratia non tollit naturam, sed perficit (la grazia non distrugge la natura, ma la perfe-
ziona)»3l,

A questo punto diventa inevitabile volgere lo sguardo verso il terreno piu delicato: se la
macchina puo perfezionare solo cio che trova, allora la vera questione non riguarda
I'algoritmo, ma I'uomo che gli si consegna. Ed e qui che 'analogia tomista dispiega tutta la
sua forza: come la grazia non opera sul vuoto, cosi la tecnologia non lavora sull’assenza di
coscienza. E quando I'uvomo smette di esercitare la propria interiorita morale, non é la
macchina a guadagnare potere: ¢ I'uomo stesso a perdere statura. Da questo punto nasce
il problema decisivo — non tecnico, ma spirituale — che dobbiamo ora affrontare. Se
comprendiamo che la delega morale alla macchina non e un incidente tecnico ma un erro-
re antropologico, la domanda sorgera per logica conseguenza: che cosa perde 'uomo

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.




—

ton B

. &2 ?\
EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

quando abdica alla propria coscienza? Non perde soltanto un’abilita, ma una dimensione
spirituale, quella in cui si decide il senso del bene e del male. La tecnologia puo essere po-
tente, sofisticata, rapidissima, ma non puo diventare soggetto morale.

La tradizione cristiana ha sempre insegnato che I'esercizio del buonsenso € un’arte che
nasce dalla grazia e dalla liberta: un equilibrio tra prudenza, verita e carita. L’algoritmo
non conosce alcuna di queste tre. Non € prudente, perché non valuta; non € vero, perché
non conosce; non e caritatevole, perché non ama. Per questo, usare I'Intelligenza Artificia-
le come strumento e possibile; usarla come criterio € disumano, pensare che possa creare
al posto dell'uomo incapace ad articolare un pensiero, o a produrre un lavoro intellettuale,
a dir poco e illusorio. La tecnologia puo assistere 'uomo, mai giudicarlo; puo aiutare la pa-
rola, mai sostituirla; puo servire la missione, mai determinarne i confini.

Una civilta che delega alla macchina cio che appartiene alla coscienza perde la propria
identita spirituale: diventa una societa che sa molto, ma comprende poco; che parla conti-
nuamente, ma ascolta raramente; che giudica tutto, ma non giudica piu se stessa.

La morale cattolica ci ricorda che il criterio del bene non é cio che il mondo accetta, ma
cio che Dio insegna. E Dio non parla agli algoritmi: parla ai cuori. Il Logos si e fatto carne,
non codice; si e fatto uomo, non programma; si e fatto relazione, non meccanismo. Per
questo nessuna intelligenza artificiale, per quanto avanzata, potra mai diventare criterio
ultimo di cio che € vero, giusto, buono e umano. Perché il bene non si calcola: si identifica.

Dall'lIsola di Patmos, 7 febbraio 2026

NOTE

[1] Cfr. Dicastero per la Dottrina della Fede, Antiqua et nova. Nota sul rapporto tra intelligenza artificiale e
intelligenza umana (28 gennaio 2025). — Sulla corretta integrazione tra capacita umana e strumenti tec-
nologici nell’elaborazione del giudizio morale.

[2] N.d.A. Output significa risultato finale ed € un termine tecnico-informatico che si riferisce all'insieme
di dati che un computer emette attraverso processo produttivo, cio in contrapposizione all'input, che so-
no invece i dati in ingresso.

[3]1 Thomas Aquinas, Summa Theologiae, 1, q.1, a.8, ad 2, in Sancti Thomae de Aquino Opera Omnia, ed.
Leonina.

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo

Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.




&

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

THE CLOSE LINK BETWEEN ETHICS, ARTIFICIAL INTELLIGENCE AND THE
THEOLOGY OF SAINT THOMAS AQUINAS

The machine perfects only what it already finds at work in man: it may refine a true thought, but
cannot generate truth; it may clean a well-formed phrase, but cannot infuse the spirit that
generated it. And it is precisely here that the parallel with the Thomistic principle becomes
evident: "Gratia non tollit naturam, sed perficit (grace does not destroy nature, but perfects it)"

— Theologica —

Author

Ariel S. Levi di Gualdo

This article for our Theologica page is taken from my latest book La liberta negata,
published by our own press and available for purchase here. As I set out to address this
theme concerning Artificial Intelligence, my mind returned to one of the prophetic ma-
sterpieces of modern cinema: 2001: A Space Odyssey, directed by Stanley Kubrick and re-
leased in 1968. In that film appears HAL 9000, an extremely advanced artificial intelligen-
ce installed aboard the spacecraft Discovery. HAL is perfect in calculation, infallible in data
management, yet devoid of what makes human judgement truly human: conscience. When
its programming comes into conflict with the objectives of the mission, HAL does not “go
mad”: it simply applies logic without moral filtering, without intentionality, and without
the capacity to discern good from evil. The result is terrifying: a supremely powerful ma-
chine becomes a mortal threat precisely because it neither understands man nor the value
of life. This intuition — cinematic, yet theologically lucid — shows that artificial intelli-
gence raises issues that are not merely technical, but radically moral. What is at stake is
not computational power — which no one disputes — but the risk that man may delegate

© Edizioni L'Isola di Patmos

Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggior Dpastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo

Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

87 auntorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se 0 pa ato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Autore.



https://isoladipatmos.com/wp-content/uploads/2023/05/Ariel-BIOGRAFIA-UFFICIALE-maggio-2023.pdf
https://isoladipatmos.com/la-liberta-negata-teologia-cattolica-e-dittatura-del-conformismo-occidentale-nuova-opera-di-ariel-s-levi-di-gualdo/
https://www.amazon.it/dp/B0GKNBM65S

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

to an impersonal system what belongs exclusively to his conscience. And this is precisely
what happens when one allows a platform to decide autonomously what is “good” or
“bad”, what may be said and what must be silenced: one hands over to the machine an act
that ought to be moral. And this is only the first step in the moral delegation to the machi-
ne.

Once judgement over truth and falsehood has been ceded to technology, the next
step becomes almost inevitable: renouncing educational common sense and personal re-
sponsibility as well. When a parent entirely entrusts to an algorithm the task of filtering
what a child may see, without critical supervision, this means delegating educational re-
sponsibility to a statistical system. Or again, when one asks Artificial Intelligence whether
a phrase is “offensive” or “morally acceptable”, this means transferring to the machine a
task that requires conscience, not calculation.

What has been outlined so far is not a collection of technical details, but rather the
decisive point. Where intention is lacking, the machine can never understand what man is
doing when he speaks, admonishes, educates, heals or corrects. And since it cannot access
the “why”, it reduces everything to the “how”: it does not evaluate meaning, it analyses
only form. It is here that misunderstanding becomes inevitable and error systematic. This
is what happens, for example, when a priest admonishes a faithful person or a father
corrects a child: the human conscience distinguishes between severity and cruelty,
between correction and offence; the algorithm merely registers the harshness of the
phrase and flags it as “hostile language”. A physician who writes “this risk leads to death”
may see his words classified as “violent content”, because the machine does not
distinguish diagnosis from threat. And even a simple biblical verse may be censored as
“offensive language”, because Artificial Intelligence does not perceive moral purpose, but
only the surface of words. For this reason, any use of Artificial Intelligence that touches
speech, judgement, relationship or freedom must be examined in the light of moral
theology, not computer engineering.

The distinction is decisive: the machine does not decide, it selects; it does not evaluate,
it filters; it does not judge, it classifies. And what it classifies is never good or evil, but only
the probable and the improbable, the frequent and the rare, statistical acceptability and
algorithmic suspicion. Human conscience does the exact opposite: it takes seriously the
uniqueness of the act and the freedom of the agent; it weighs intentions, circumstances

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo

Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.




EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

and consequences; it distinguishes between rebuke that saves and offence that wounds;
between severity born of love and cruelty born of contempt. The machine sees none of
this.

When a father reproves a child, conscience recognises the love that sustains it; the
algorithm sees only a “potentially hostile” phrase. When a spiritual director admonishes
one entrusted to him, conscience perceives mercy accompanying truth; the algorithm sees
a violation of “community standards”. When a person speaks in order to correct, protect
or educate, conscience grasps the purpose; the machine perceives only harsh words. The
result is paradoxical: where man unites justice and mercy, the machine produces nothing
but labels.

Moral ambiguity does not arise from technology: it arises from the man who designs it.
For the algorithm is not neutral: it executes a morality it does not know, but which others
have decided for it. And we see this every day: if content challenges political correctness,
the algorithm interprets it as “hostility”; if it criticises certain excesses of woke culture, it
labels it “discrimination”; if it addresses themes of Christian anthropology — for example
sexual difference or the family — by criticising powerful and politicised LGBT lobbies, it
flags it as “hate speech” or “incitement to violence”. All this not because the machine
“thinks” this way, but because it has been programmed to react this way. The algorithm is
not born neutral: it is already educated by those who build it, shaped by ideological
criteria that confuse criticism with aggression, reflection with offence, truth with violence.
In other words, the algorithm has masters: it reflects their fears, amplifies their
convictions, censors what they fear. Platforms do not filter according to objective criteria
but according to dominant ideologies: what the world idolises is promoted, what the
Gospel recalls is suspected; what pleases is amplified, what admonishes is silenced. The
result is a new form of cultural censorship: elegant, polite, digitally sterilised — yet still
censorship.

These analyses arise from reflections, studies and observations that I have long been
developing on the anthropological-cultural level and on the real functioning of digital
platforms. It is precisely for this reason that I find it significant to note how, on a different
yet complementary level, the Dicastery for the Doctrine of the Faith has recently
recalled a decisive principle, essentially moving in the same direction of thought,
reaffirming that Artificial Intelligence, while it may “cooperate in the growth of

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/index_it.htm

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

knowledge”, can in no way be equated with human intelligence, which possesses a depth
and dynamism that no machine-learning system can replicate. This document stresses
that Artificial Intelligence does not understand, but processes; does not judge, but
calculates; and is intrinsically incapable of grasping the moral dimension of action, since it
lacks conscience and interiority (cf. here). It therefore clearly warns that moral
discernment cannot be attributed to an algorithmic device: to do so would mean
abdicating human ethical responsibility and handing truth over to a statistical mechanism.
The illusion of an artificial moral intelligence is defined by the document as a form of
naive technological idolatry, because truth is not the fruit of calculation, but of the
encounter between freedom and grace[1].

This magisterial reflection confirms the central point: conscience cannot be
programmed. The machine may assist, but not judge; it may help, but not interpret; it may
filter, but not discern. What belongs to human freedom — and thus to man’s relationship
with God — cannot be delegated to any technology.

The ethics of artificial intelligence thus reveal their fragility: a machine may be
programmed to recognise words, but it cannot understand the Word. It can identify
commands, not commandments. It can catalogue behaviours, not distinguish between
virtue and vice. It can detect correlations, not grasp divine revelation. And above all: it
cannot know God. A culture that becomes accustomed to replacing the judgement of
conscience with algorithmic screening ends up forgetting that freedom is a spiritual act,
not a digital output[2]. It is here that moral theology becomes decisive, for it reminds man
that truth is always personal; good is always intentional; conscience is always irreducible;
moral judgement cannot be delegated to anyone, least of all to software.

This does not mean demonising technology, but restoring it to its proper place: that of
a tool, not a judge. Artificial Intelligence may certainly make human work more efficient,
but it cannot replace it at the decisive point: moral judgement, the only realm in which it is
not enough to know “how things are”, but one must decide “why to do them”. This is the
realm of conscience, where man weighs intentions, assumes responsibility, and answers
for his actions before God. Here the machine does not enter, cannot enter: it calculates,
but does not choose; it analyses, but does not answer; it simulates, but does not love. Like
an excellent plastic surgeon, Artificial Intelligence may enhance what is already beautiful,
but it cannot make beautiful what is not; it may correct disproportions, soften certain

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.

10


https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_it.html

—

. &2 \
EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

marks of time, but it cannot create beauty from nothing nor restore youth once it has
faded. It may enhance a marked face, but it cannot invent a new one. In the same way, Ar-
tificial Intelligence may help organise data, clarify a text, or order complex arguments; but
it cannot give intelligence to a limited and mediocre subject, nor conscience to one who
lacks it.

The image — perhaps somewhat stark, but effective — is that of the thoroughbred
horse and the pony: technology may train, care for and bring out the best in the Arabian
stallion, but it will never turn a poor pony into a thoroughbred. What is not there, no algo-
rithm will ever create. The machine perfects only what it already finds at work in man: it
may refine a true thought, but cannot generate truth; it may polish a successful phrase,
but cannot reach the conscience from which that phrase arose.

The machine perfects only what it already finds at work in man: it may refine a true
thought, but cannot generate truth; it may clean a well-formed phrase, but cannot infuse
the spirit that generated it. And it is precisely here that the parallel with the Thomistic
principle becomes evident:

“Gratia non tollit naturam, sed perficit (grace does not destroy nature, but perfects
it)"[3].

At this point it becomes inevitable to turn our gaze to the most delicate ground: if the
machine can perfect only what it finds, then the true question does not concern the algo-
rithm, but the man who hands himself over to it. And it is here that the Thomistic analogy
displays its full force: just as grace does not act upon a void, so technology does not work
upon the absence of conscience. And when man ceases to exercise his moral interiority, it
is not the machine that gains power: it is man himself who loses stature. From this point
arises the decisive problem — not technical, but spiritual — that we must now confront. If
we understand that moral delegation to the machine is not a technical accident but an
anthropological error, the question will arise by logical consequence: what does man lose
when he abdicates his conscience? He does not lose merely a skill, but a spiritual
dimension, the one in which the meaning of good and evil is decided. Technology may be
powerful, sophisticated, extremely rapid, but it cannot become a moral subject.

Christian tradition has always taught that the exercise of sound judgement is an art born
of grace and freedom: a balance between prudence, truth and charity. The algorithm

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.

11



EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

knows none of these three. It is not prudent, because it does not evaluate; it is not true,
because it does not know; it is not charitable, because it does not love. For this reason,
using Artificial Intelligence as a tool is possible; using it as a criterion is inhuman. To think
that it can create in place of a man incapable of articulating a thought or producing
intellectual work is, at the very least, illusory. Technology may assist man, never judge
him; may help speech, never replace it; may serve the mission, never determine its
boundaries.

A civilisation that delegates to the machine what belongs to conscience loses its
spiritual identity: it becomes a society that knows much, but understands little; that
speaks incessantly, but rarely listens; that judges everything, but no longer judges itself.

Catholic morality reminds us that the criterion of good is not what the world accepts, but
what God teaches. And God does not speak to algorithms: He speaks to hearts. The Logos
became flesh, not code; became man, not programme; became relationship, not mecha-
nism. For this reason no artificial intelligence, however advanced, can ever become the
ultimate criterion of what is true, just, good and human. Because good is not calculated: it
is recognised.

From the Isle of Patmos, 7 February 2026

NOTES

[1] Cf. Dicastery for the Doctrine of the Faith, Antiqua et nova. Note on the relationship between artificial
intelligence and human intelligence (28 January 2025) — On the correct integration between human ca-
pacity and technological tools in the formation of moral judgement.

[2] A.N. Output means final result and is a technical computing term referring to the set of data produced
by a computer through a processing operation, in contrast to input, which are the incoming data.

[3] Thomas Aquinas, Summa Theologiae, I, q.1, a.8, ad 2, in Sancti Thomae de Aquino Opera Omnia,
Leonine Edition.

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo

Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.

12




EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

EL ESTRECHO VINCULO ENTRE ETICA, INTELIGENCIA ARTIFICIAL Y LA
TEOLOGIA DE SANTO TOMAS DE AQUINO

La maquina perfecciona solo aquello que ya encuentra en acto en el hombre: puede afinar un
pensamiento verdadero, pero no generar la verdad; puede limpiar una frase lograda, pero no
infundir el espiritu que la ha generado. Y es precisamente aqui donde se hace evidente el
paralelismo con el principio tomista: «Gratia non tollit naturam, sed perficit (la gracia no destruye
la naturaleza, sino que la perfecciona)».

— Theologica —

Autor

Ariel S. Levi di Gualdo

Este articulo para nuestra pagina Theologica esta tomado de mi Ultimo libro La liberta
negata (La libertad negada) publicado por nuestras ediciones y disponible a la venta
aqui.

Al disponeme a tratar esta tematica relacionada con la Inteligencia Artificial, vino a mi
mente una de las obras mas proféticas del cine moderno: 2001: Odisea en el espacio,
dirigida por Stanley Kubrick y estrenada en 1968. En esa pelicula aparece HAL 9000, una
inteligencia artificial de altisimo nivel, instalada a bordo de la nave espacial Discovery.
HAL es perfecta en el calculo, infalible en la gestion de datos, pero carece de aquello que
hace verdaderamente humano al juicio: la conciencia. Cuando su programacion entra en
conflicto con los objetivos de la mision, HAL no “enloquece”: simplemente aplica la légica
sin el filtro moral, sin intencionalidad y sin la capacidad de discernir el bien del mal. El
resultado es estremecedor: una maquina potentisima se convierte en una amenaza mortal

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologic siale e di aggior Dpastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e unso privato la stampa cartacea di questo articolo che se 0 parialy jportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Autore.

13



https://isoladipatmos.com/wp-content/uploads/2023/05/Ariel-BIOGRAFIA-UFFICIALE-maggio-2023.pdf
https://isoladipatmos.com/la-liberta-negata-teologia-cattolica-e-dittatura-del-conformismo-occidentale-nuova-opera-di-ariel-s-levi-di-gualdo/
https://isoladipatmos.com/la-liberta-negata-teologia-cattolica-e-dittatura-del-conformismo-occidentale-nuova-opera-di-ariel-s-levi-di-gualdo/
https://www.amazon.it/dp/B0GKNBM65S

(&

/ o
L 87

N
N

\
\

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

precisamente porque no comprende al hombre ni el valor de la vida. Esta intuicion —
cinematografica, pero teolégicamente clarisima — muestra que la inteligencia artificial
plantea problemas que no son meramente técnicos, sino radicalmente morales. No esta en
juego la potencia de calculo — que nadie discute — sino el riesgo de que el hombre
delegue en un sistema impersonal aquello que pertenece exclusivamente a su conciencia.
Y esto es precisamente lo que ocurre cuando se permite que una plataforma decida de
manera auténoma qué es “bueno” o “malo”, qué puede decirse y qué debe ser silenciado:
se entrega a la maquina un acto que deberia ser moral. Y esto es solo el primer paso de la
delegacion moral a la maquina.

Una vez cedido a la tecnologia el juicio sobre lo que es verdadero de lo que es falso, el
paso siguiente se vuelve casi inevitable: renunciar también al sentido comun educativo y a
la responsabilidad personal. Ocurre, por ejemplo, cuando un progenitor confia por
completo a un algoritmo la tarea de filtrar lo que un hijo puede ver, sin una vigilancia
critica: significa delegar a un sistema estadistico la responsabilidad educativa. O cuando se
pregunta a la Inteligencia Artificial si una frase es “ofensiva” o “moralmente aceptable”:
significa transferir a la maquina una tarea que requiere conciencia, no calculo.

Lo expuesto hasta ahora no constituye un conjunto de detalles técnicos, sino el punto
decisivo. Si falta la intencién, la maquina no puede comprender jamas qué esta haciendo el
hombre cuando habla, amonesta, educa, cura o corrige. Y puesto que no puede acceder al
“porqué”, reduce todo al “como”: no evalua el sentido, analiza solo la forma. Es aqui donde
el equivoco se vuelve inevitable y el error sistematico. Es lo que sucede, por ejemplo,
cuando un sacerdote amonesta a un fiel o un padre corrige a un hijo: la conciencia humana
distingue entre severidad y crueldad, entre correcciéon y ofensa; el algoritmo registra
unicamente la dureza de la frase y la sefiala como “lenguaje hostil”. El médico que escribe
«este riesgo conduce a la muerte» puede ver sus palabras clasificadas como “contenido
violento”, porque la maquina no distingue una diagnosis de una amenaza. Incluso un
simple versiculo biblico puede ser censurado como “lenguaje ofensivo”, porque la
Inteligencia Artificial no percibe la finalidad moral, sino solo la superficie de la palabra.
Por ello, cualquier uso de la Inteligencia Artificial que afecte a la palabra, al juicio, a la
relacion o a la libertad debe ser examinado a la luz de la teologia moral, no de la ingenieria
informatica.

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.

14




(&

/ o
L 87

N
N

\
\

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

La distincion es decisiva: la maquina no decide, selecciona; no evalua, filtra; no juzga,
clasifica. Y lo que clasifica no es nunca el bien o el mal, sino solo lo probable y lo
improbable, lo frecuente y lo raro, lo aceptable estadisticamente y lo sospechoso
algoritmicamente. La conciencia humana hace exactamente lo contrario: toma en serio la
unicidad del acto y la libertad del agente; pondera intenciones, circunstancias y
consecuencias; distingue entre la reprensiéon que salva y la ofensa que hiere; entre la
severidad por amor y la crueldad por desprecio. La maquina no ve nada de esto.

Cuando un padre reprende a un hijo, la conciencia reconoce el amor que lo sostiene; el
algoritmo ve solo una frase “potencialmente hostil”. Cuando un director espiritual
amonesta a quien tiene a su cargo, la conciencia percibe la misericordia que acompafia a la
verdad; el algoritmo ve una violacion de los “estdndares de la comunidad”. Cuando una
persona habla para corregir, proteger o educar, la conciencia capta la finalidad; la
maquina percibe unicamente la palabra dura. El resultado es paradéjico: alli donde el
hombre une justicia y misericordia, la maquina produce solo etiquetas.

La ambigiiedad moral no nace de la tecnologia: nace del hombre que la disefia. Porque
el algoritmo no es neutral: ejecuta una moral que no conoce, pero que otros han decidido
por él. Y esto lo vemos cada dia: si un contenido cuestiona lo politicamente correcto, el
algoritmo lo interpreta como “hostilidad”; si critica ciertas derivas de la cultura woke, lo
etiqueta como “discriminacion”; si aborda temas de antropologia cristiana — por ejemplo
la diferencia sexual o la familia — criticando a los poderosos y politizados lobbies LGBT, lo
sefiala como “incitacion al odio” o “incitacion a la violencia”, el llamado c¢. Todo ello no
porque la maquina “piense” asi, sino porque ha sido programada para reaccionar de ese
modo. El algoritmo no nace neutral: nace ya educado por quienes lo construyen, modelado
por criterios ideoldgicos que confunden la critica con la agresién, la reflexion con la
ofensa, la verdad con la violencia. En otras palabras, el algoritmo tiene amos: refleja sus
miedos, amplifica sus convicciones, censura lo que temen. Las plataformas no filtran
segun criterios objetivos, sino conforme a ideologias dominantes: lo que el mundo
idolatra es promovido, lo que el Evangelio recuerda es sospechoso; lo que complace es
amplificado, lo que amonesta es silenciado. El resultado es una nueva forma de censura
cultural: elegante, educada, esterilizada digitalmente — pero siempre censura.

Estas reflexiones mias nacen de estudios, analisis y observaciones que desde hace
tiempo vengo profundizando en el plano antropolégico-cultural y en el funcionamiento

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.

15




(&

/ o
L 87

N
N

\
\

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

real de las plataformas digitales. Precisamente por ello considero significativo sefalar
como, en un plano distinto pero complementario, el Dicasterio para la Doctrina de la Fe ha
recordado recientemente un principio decisivo, yendo sustancialmente en la misma
direccion de pensamiento, reafirmando que la Inteligencia Artificial, aun pudiendo
«cooperar en el crecimiento del conocimiento», no puede ser equiparada de ningiin modo
a la inteligencia humana, que posee una profundidad y una dinamica que ningun sistema
de aprendizaje automatico puede replicar. Este documento subraya que la Inteligencia
Artificial no comprende, sino que procesa; no juzga, sino que calcula; y es intrinsecamente
incapaz de captar la dimensién moral de la accidn, al carecer de conciencia e interioridad
(cfr. aqui). Advierte, por tanto, con claridad que no se puede atribuir a un dispositivo
algoritmico el discernimiento moral: hacerlo significaria abdicar de la responsabilidad
ética del hombre y entregar la verdad a un mecanismo estadistico. La ilusiéon de una
inteligencia moral artificial es definida por el documento como una forma de ingenua
idolatria tecnolégica, porque la verdad no es fruto del calculo, sino del encuentro entre
libertad y gracia[1].

Esta reflexion magisterial confirma el punto central: la conciencia no se programa. La
maquina puede asistir, pero no juzgar; puede ayudar, pero no interpretar; puede filtrar,
pero no discernir. Aquello que pertenece a la libertad del hombre — y, por tanto, a su
relacion con Dios — no puede ser delegado a ninguna tecnologia.

La ética de la inteligencia artificial revela asi su fragilidad: una maquina puede ser
programada para reconocer palabras, pero no puede comprender la Palabra. Puede
identificar 6rdenes, no mandamientos. Puede censar comportamientos, no distinguir
entre virtud y vicio. Puede detectar correlaciones, no acoger la revelacion divina. Y, sobre
todo: no puede conocer a Dios. Una cultura que se acostumbra a sustituir el juicio de la
conciencia por el cribado de un algoritmo termina olvidando que la libertad es un acto
espiritual, no un output digital[2]. Es aqui donde la teologia moral se vuelve decisiva,
porque recuerda al hombre que: la verdad es siempre personal; el bien es siempre
intencional; la conciencia es siempre irreductible; el juicio moral no puede ser delegado a
nadie, y menos aun a un software.

Esto no significa demonizar la tecnologia, sino devolverla a su lugar propio: el de
instrumento, no el de juez. La Inteligencia Artificial puede ciertamente hacer mas agil el
trabajo humano, pero no puede sustituirlo en el punto decisivo: el juicio moral, el Unico

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo

Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.

16



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_it.html

(&

/ o
L 87

N
N

\
\

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

ambito en el que no basta saber “cdmo estan las cosas”, sino que es necesario decidir “por
qué hacerlas”. Es el lugar de la conciencia, donde el hombre pondera intenciones, asume
responsabilidades y responde de su obrar ante Dios. Aqui la maquina no entra, no puede
entrar: calcula, pero no elige; analiza, pero no responde; simula, pero no ama. Como un
excelente cirujano plastico, la Inteligencia Artificial puede realzar lo que ya es bello, pero
no puede hacer bello lo que no lo es; puede corregir desproporciones, puede atenuar
ciertos signos del tiempo, pero no puede crear desde la nada ni la belleza que no existe ni
devolver la juventud ya marchita. Puede realzar un rostro marcado, pero no puede
inventar un rostro nuevo. Del mismo modo, la Inteligencia Artificial puede ayudar a
organizar datos, aclarar un texto, ordenar argumentos complejos; pero no puede dar
inteligencia a un sujeto limitado y mediocre, ni conciencia a quien carece de ella.

La imagen, quiza un poco cruda pero eficaz, es la del caballo de raza y el poni: la
tecnologia puede entrenar, cuidar y hacer rendir al maximo al semental arabe, pero jamas
transformara a un pobre poni en un pura sangre. Lo que no existe, ningun algoritmo podra
jamas crearlo. La maquina perfecciona solo aquello que ya encuentra en acto en el
hombre: puede afinar un pensamiento verdadero, pero no generar la verdad; puede pulir
una frase lograda, pero no alcanzar la conciencia de la que esa frase ha surgido.

La maquina perfecciona solo aquello que ya encuentra en acto en el hombre: puede
afinar un pensamiento verdadero, pero no generar la verdad; puede limpiar una frase
lograda, pero no infundir el espiritu que la ha generado. Y es precisamente aqui donde se
hace evidente el paralelismo con el principio tomista:

«Gratia non tollit naturam, sed perficit (1a gracia no destruye la naturaleza, sino que la
perfecciona)»[3].

Llegados a este punto, se vuelve inevitable dirigir la mirada al terreno mas delicado: si la
maquina puede perfeccionar solo aquello que encuentra, entonces la verdadera cuestion
no concierne al algoritmo, sino al hombre que se entrega a él. Y es aqui donde la analogia
tomista despliega toda su fuerza: asi como la gracia no actua sobre el vacio, del mismo
modo la tecnologia no trabaja sobre la ausencia de conciencia. Y cuando el hombre deja de
ejercitar su interioridad moral, no es la maquina la que gana poder: es el propio hombre
quien pierde estatura. De aqui nace el problema decisivo — no técnico, sino espiritual —
que ahora debemos afrontar. Si comprendemos que la delegacion moral a la maquina no
es un accidente técnico sino un error antropoldgico, la pregunta surgira por légica

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.

17




—

ton B

. &2 \
EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

consecuencia: ;qué pierde el hombre cuando abdica su conciencia? No pierde solo una
habilidad, sino una dimension espiritual, aquella en la que se decide el sentido del bien y
del mal. La tecnologia puede ser poderosa, sofisticada, rapidisima, pero no puede
convertirse en sujeto moral.

La tradicion cristiana ha ensefiado siempre que el ejercicio del buen juicio es un arte que
nace de la gracia y de la libertad: un equilibrio entre prudencia, verdad y caridad. El
algoritmo no conoce ninguna de estas tres. No es prudente, porque no evaltia; no es
verdadero, porque no conoce; no es caritativo, porque no ama. Por ello, usar la
Inteligencia Artificial como instrumento es posible; usarla como criterio es inhumano.
Pensar que pueda crear en lugar de un hombre incapaz de articular un pensamiento o de
producir un trabajo intelectual es, como minimo, ilusorio. La tecnologia puede asistir al
hombre, nunca juzgarlo; puede ayudar a la palabra, nunca sustituirla; puede servir a la
mision, nunca determinar sus confines.

Una civilizacion que delega en la maquina aquello que pertenece a la conciencia pierde
su identidad espiritual: se convierte en una sociedad que sabe mucho, pero comprende
poco; que habla continuamente, pero escucha raramente; que juzga todo, pero ya no se
juzga a si misma.

La moral catdlica nos recuerda que el criterio del bien no es aquello que el mundo
acepta, sino aquello que Dios ensefia. Y Dios no habla a los algoritmos: habla a los
corazones. El Logos se hizo carne, no c6digo; se hizo hombre, no programa; se hizo
relaciéon, no mecanismo. Por eso ninguna inteligencia artificial, por avanzada que sea,
podra jamas convertirse en criterio ultimo de lo que es verdadero, justo, bueno y humano.
Porque el bien no se calcula: se reconoce.

Desde la Isla de Patmos, 7 de febrero de 2026

NOTAS
[1] Cfr. Dicasterio para la Doctrina de la Fe, Antiqua et nova. Nota sobre la relacion entre la inteligencia
artificial y la inteligencia humana (28 de enero de 2025). — Sobre la correcta integracién entre la

capacidad humana y los instrumentos tecnolégicos en la elaboracién del juicio moral.

[2] N. del A. Output significa resultado final y es un término técnico-informatico que se refiere al conjunto
de datos que un ordenador emite a través de un proceso productivo, en contraposicion al input, que son
los datos de entrada.

[3] Tomas de Aquino, Summa Theologiae, I, q. 1, a. 8, ad 2, en Sancti Thomae de Aquino Opera Omnia,
edicion Leonina.

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.

18




EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

DIE ENGE VERBINDUNG ZWISCHEN ETHIK, KUNSTLICHER INTELLIGENZ
UND DER THEOLOGIE DES SANKT THOMAS VON AQUIN

Die Maschine perfektioniert nur das, was sie bereits im Menschen vorfindet: Sie kann einen
wahren Gedanken verfeinern, aber keine Wahrheit hervorbringen; sie kann einen gelungenen
Satz sdubern, aber nicht den Geist einhauchen, der ihn hervorgebracht hat. Und genau hier wird
die Parallele zum thomanischen Prinzip evident: ,Gratia non tollit naturam, sed perficit (die Gna-
de zerstort die Natur nicht, sondern vollendet sie)“

— Theologica —

Autor

Ariel S. Levi di Gualdo

Dieser Beitrag fiir unsere Rubrik Theologica ist meinem jlingsten Buch La liberta
negata (Die verweigerte Freiheit), das in unserem Verlag erschienen ist und hier erhaltlich
ist.

Als ich mich daranmachte, dieses Thema im Zusammenhang mit der Kiinstlichen
Intelligenz zu behandeln, kam mir eines der prophetischsten Meisterwerke des modernen
Kinos in den Sinn: 2001: Odyssee im Weltraum, unter der Regie von Stanley Kubrick und
1968 veroffentlicht. In diesem Film erscheint HAL 9000, eine hochentwickelte Kiinstliche
Intelligenz, die an Bord des Raumschiffs Discovery installiert ist. HAL ist perfekt im
Rechnen, unfehlbar in der Datenverarbeitung, aber ihr fehlt das, was das menschliche
Urteil ausmacht: das Gewissen. Als ihre Programmierung mit den Zielen der Mission in
Konflikt gerat, ,wird“ HAL nicht wahnsinnig: sie wendet schlicht Logik ohne moralischen
Filter an, ohne Intentionalitit und ohne die Fahigkeit, zwischen Gut und Bodse zu
unterscheiden. Das Ergebnis ist erschreckend: Eine extrem leistungsfahige Maschine wird

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggior Dpastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

87 auntorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se 0 pa ato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Autore.

19



https://isoladipatmos.com/wp-content/uploads/2023/05/Ariel-BIOGRAFIA-UFFICIALE-maggio-2023.pdf
https://isoladipatmos.com/la-liberta-negata-teologia-cattolica-e-dittatura-del-conformismo-occidentale-nuova-opera-di-ariel-s-levi-di-gualdo/
https://isoladipatmos.com/la-liberta-negata-teologia-cattolica-e-dittatura-del-conformismo-occidentale-nuova-opera-di-ariel-s-levi-di-gualdo/
https://www.amazon.it/dp/B0GKNBM65S

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

gerade deshalb zu einer todlichen Bedrohung, weil sie den Menschen und den Wert des
Lebens nicht versteht. Diese - filmische, aber theologisch dufierst klare - Intuition zeigt,
dass die Kiinstliche Intelligenz Probleme aufwirft, die nicht blof3 technischer Natur sind,
sondern radikal moralisch. Nicht die Rechenleistung steht zur Debatte - diese bestreitet
niemand -, sondern die Gefahr, dass der Mensch einem unpersénlichen System tuberlasst,
was ausschliefdlich seiner Gewissensentscheidung zukommt. Genau dies geschieht, wenn
man einer Plattform erlaubt, autonom zu entscheiden, was ,gut” oder ,bose” ist, was ge-
sagt werden darf und was verschwiegen werden muss: Man iibertragt der Maschine einen
Akt, der moralisch sein miisste. Und dies ist nur der erste Schritt der moralischen Delega-
tion an die Maschine.

Sobald der Technik das Urteil itber wahr und falsch iiberlassen wird, wird der nich-
ste Schritt nahezu unvermeidlich: auch auf padagogischen gesunden Menschenverstand
und personliche Verantwortung zu verzichten. Dies geschieht etwa dann, wenn ein
Elternteil einem Algorithmus vollstandig die Aufgabe uUbertragt, zu filtern, was ein Kind
sehen darf, ohne kritische Aufsicht: Das bedeutet, einem statistischen System die erziehe-
rische Verantwortung zu delegieren. Oder wenn man die Kiinstliche Intelligenz fragt, ob
ein Satz ,beleidigend” oder ,moralisch akzeptabel“ sei: Dann libertragt man der Maschine
eine Aufgabe, die Gewissen erfordert, nicht Berechnung.

Was hier dargestellt wurde, ist kein Ensemble technischer Einzelheiten, sondern der en-
tscheidende Punkt. Fehlt die Intention, kann die Maschine niemals verstehen, was der
Mensch tut, wenn er spricht, ermahnt, erzieht, heilt oder korrigiert. Und da sie keinen Zu-
gang zum ,Warum* hat, reduziert sie alles auf das ,,Wie“: Sie bewertet nicht den Sinn, son-
dern analysiert lediglich die Form. Hier wird das Missverstdndnis unvermeidlich und der
systematische Fehler setzt ein. So etwa, wenn ein Priester einen Glaubigen ermahnt oder
ein Vater seinen Sohn korrigiert: Das menschliche Gewissen unterscheidet zwischen
Strenge und Grausamkeit, zwischen Korrektur und Beleidigung; der Algorithmus regi-
striert lediglich die Harte des Satzes und markiert ihn als ,feindselige Sprache®. Der Arzt,
der schreibt: ,Dieses Risiko fiihrt zum Tod“ kann seine Worte als ,gewalttiatigen Inhalt”
klassifiziert sehen, weil die Maschine eine Diagnose nicht von einer Drohung unterschei-
den kann. Selbst ein einfacher Bibelvers kann als , beleidigende Sprache” zensiert werden,
da die Kiinstliche Intelligenz nicht die moralische Zielrichtung wahrnimmt, sondern nur
die Oberflache des Wortes. Deshalb muss jeder Einsatz von Kiinstlicher Intelligenz, der

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo

Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.

20




EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

Sprache, Urteil, Beziehung oder Freiheit beriihrt, im Licht der Moraltheologie gepriift
werden, nicht im Rahmen der Informatik.

Die Unterscheidung ist entscheidend: Die Maschine entscheidet nicht, sie selektiert; sie
bewertet nicht, sie filtert; sie urteilt nicht, sie klassifiziert. Und was sie klassifiziert, ist
niemals Gut oder Bose, sondern lediglich Wahrscheinliches und Unwahrscheinliches, Hau-
figes und Seltenes, statistisch Akzeptables und algorithmisch Verdachtiges. Das menschli-
che Gewissen tut das genaue Gegenteil: Es nimmt die Einzigartigkeit der Handlung und
die Freiheit des Handelnden ernst; es wagt Intentionen, Umstande und Folgen ab; es un-
terscheidet zwischen der Zurechtweisung, die rettet, und der Beleidigung, die verletzt;
zwischen Strenge aus Liebe und Grausamkeit aus Verachtung. All dies sieht die Maschine
nicht.

Wenn ein Vater sein Kind zurechtweist, erkennt das Gewissen die Liebe, die ihn tragt;
der Algorithmus sieht nur einen ,potenziell feindseligen“ Satz. Wenn ein geistlicher Be-
gleiter seinen Anvertrauten ermahnt, erkennt das Gewissen die Barmherzigkeit, die die
Wahrheit begleitet; der Algorithmus sieht eine Verletzung der ,Community-Standards®”.
Wenn jemand spricht, um zu korrigieren, zu schiitzen oder zu erziehen, erfasst das Gewis-
sen die Zielsetzung; die Maschine erfasst lediglich das harte Wort. Das Ergebnis ist para-
dox: Dort, wo der Mensch Gerechtigkeit und Barmherzigkeit vereint, produziert die Ma-
schine lediglich Etiketten.

Die moralische Ambiguitit entspringt nicht der Technologie, sondern dem Menschen,
der sie entwirft. Denn der Algorithmus ist nicht neutral: Er fiihrt eine Moral aus, die er
nicht kennt, die andere jedoch fiir ihn festgelegt haben. Das zeigt sich taglich: Stellt ein In-
halt das politically correct infrage, interpretiert der Algorithmus dies als ,Feindseligkeit®;
kritisiert er bestimmte Auswiichse der woke-Kultur, etikettiert er ihn als ,Diskriminie-
rung”; behandelt er Themen christlicher Anthropologie - etwa die Geschlechterdifferenz
oder die Familie - und ubt Kritik an machtigen, politisierten LGBT-Lobbys, wird er als
,Hassrede“ oder ,Gewaltverherrlichung” markiert. All dies nicht, weil die Maschine so
»denkt”, sondern weil sie so programmiert wurde. Der Algorithmus wird nicht neutral
geboren: Er ist von Anfang an erzogen durch seine Entwickler, geformt durch ideologische
Kriterien, die Kritik mit Aggression, Reflexion mit Beleidigung und Wahrheit mit Gewalt
verwechseln. Anders gesagt: Der Algorithmus hat Herren. Er spiegelt ihre Angste wider,
verstarkt ihre Uberzeugungen, zensiert, was sie flirchten. Plattformen filtern nicht nach

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.

21




EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

objektiven Kriterien, sondern nach herrschenden Ideologien: Was die Welt vergottert,
wird gefordert; was das Evangelium in Erinnerung ruft, wird verdachtigt; was gefallt, wird
verstarkt; was ermahnt, wird zum Schweigen gebracht. Das Ergebnis ist eine neue Form
kultureller Zensur: elegant, hoflich, digital sterilisiert - aber dennoch Zensur.

Diese Uberlegungen entspringen Studien, Reflexionen und Beobachtungen, die ich seit
geraumer Zeit auf anthropologisch-kultureller Ebene sowie hinsichtlich des realen
Funktionierens digitaler Plattformen vertiefe. Gerade deshalb halte ich es fiir bedeutsam
festzustellen, dass auf einer anderen, aber komplementiren Ebene das Dikasterium fiir
die Glaubenslehre kiirzlich ein entscheidendes Prinzip in Erinnerung gerufen hat und im
Wesentlichen in dieselbe Denkrichtung geht: Es bekraftigt, dass die Kiinstliche Intelligenz
zwar ,zum Wachstum des Wissens beitragen“ konne, jedoch in keiner Weise der
menschlichen Intelligenz gleichgestellt werden diirfe, die eine Tiefe und Dynamik besitzt,
welche kein maschinelles Lernsystem nachbilden kann. Das Dokument unterstreicht, dass
die Kiinstliche Intelligenz nicht versteht, sondern verarbeitet; nicht urteilt, sondern
berechnet; und aufgrund des Mangels an Gewissen und Innerlichkeit grundsatzlich
unfahig ist, die moralische Dimension des Handelns zu erfassen (vgl. hier). Es warnt
daher klar davor, einem algorithmischen System moralische Unterscheidung
zuzuschreiben: Dies wiirde bedeuten, der ethischen Verantwortung des Menschen zu
entsagen und die Wahrheit einem statistischen Mechanismus zu tberlassen. Die Illusion
einer kiunstlichen moralischen Intelligenz wird als Form naiver technologischer
Gotzenverehrung bezeichnet, da Wahrheit nicht aus Berechnung entsteht, sondern aus
der Begegnung von Freiheit und Gnade[1].

Diese lehramtliche Reflexion bestatigt den zentralen Punkt: Das Gewissen lasst sich
nicht programmieren. Die Maschine kann unterstiitzen, aber nicht urteilen; helfen, aber
nicht interpretieren; filtern, aber nicht unterscheiden. Was zur Freiheit des Menschen
gehort - und damit zu seiner Beziehung zu Gott -, kann keiner Technologie iibertragen
werden.

Die Ethik der Kiinstlichen Intelligenz offenbart so ihre Fragilitit: Eine Maschine kann
programmiert werden, Worter zu erkennen, aber sie kann das Wort nicht verstehen. Sie
kann Befehle identifizieren, nicht Gebote. Sie kann Verhaltensweisen erfassen, nicht
zwischen Tugend und Laster unterscheiden. Sie kann Korrelationen erkennen, nicht die
gottliche Offenbarung erfassen. Und vor allem: Sie kann Gott nicht erkennen. Eine Kultur,

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.

22



https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_doc_20250128_antiqua-et-nova_it.html

EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

die sich daran gewohnt, das Urteil des Gewissens durch die Priifung eines Algorithmus zu
ersetzen, vergisst schlief3lich, dass Freiheit ein geistiger Akt ist, kein digitaler Output[2].
Hier wird die Moraltheologie entscheidend, denn sie erinnert den Menschen daran:
Wahrheit ist immer personal; das Gute ist immer intentional; das Gewissen ist immer
irreduzibel; moralisches Urteil kann an niemanden delegiert werden - am allerwenigsten
an eine Software.

Dies bedeutet nicht, die Technologie zu verteufeln, sondern sie an ihren rechten Platz zu
verweisen: den des Werkzeugs, nicht des Richters. Die Kiinstliche Intelligenz kann men-
schliche Arbeit durchaus effizienter machen, sie kann sie aber nicht an der entscheiden-
den Stelle ersetzen: beim moralischen Urteil, dem einzigen Bereich, in dem es nicht gentigt
zu wissen, ,wie die Dinge stehen“, sondern in dem entschieden werden muss, ,warum
man sie tut“. Es ist der Ort des Gewissens, an dem der Mensch Intentionen abwagt, Veran-
twortung tibernimmt und fiir sein Handeln vor Gott einsteht. Hier hat die Maschine keinen
Zutritt, sie kann keinen haben: Sie berechnet, aber wahlt nicht; analysiert, aber antwortet
nicht; simuliert, aber liebt nicht. Wie ein hervorragender plastischer Chirurg kann die
Kiinstliche Intelligenz das bereits Schone hervorheben, aber sie kann nicht schon machen,
was es nicht ist; sie kann Proportionen korrigieren, Alterszeichen mildern, aber weder
Schonheit aus dem Nichts schaffen noch verlorene Jugend zuriickgeben. Sie kann ein
gezeichnetes Gesicht aufwerten, aber kein neues Gesicht erfinden. Ebenso kann die
Kinstliche Intelligenz helfen, Daten zu ordnen, Texte zu klaren, komplexe Argumente zu
strukturieren; sie kann jedoch weder einem begrenzten und mittelmafiigen Subjekt
Intelligenz verleihen noch einem Menschen ohne Gewissen ein solches geben.

Das Bild - vielleicht etwas drastisch, aber wirkungsvoll - ist das des edlen Vollbluts
und des Ponys: Technologie kann den arabischen Hengst trainieren, pflegen und zu
Hochstleistungen fiihren, aber sie wird niemals ein armes Pony in ein Rennpferd
verwandeln. Was nicht vorhanden ist, kann kein Algorithmus jemals erschaffen. Die
Maschine perfektioniert nur das, was sie bereits im Menschen vorfindet: Sie kann einen
wahren Gedanken scharfen, aber keine Wahrheit erzeugen; sie kann einen gelungenen
Satz polieren, aber nicht das Gewissen erreichen, aus dem dieser Satz hervorgegangen ist.

Die Maschine perfektioniert nur das, was sie bereits im Menschen vorfindet: Sie kann
einen wahren Gedanken verfeinern, aber keine Wahrheit hervorbringen; sie kann einen

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.

23




EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

gelungenen Satz sdubern, aber nicht den Geist einhauchen, der ihn hervorgebracht hat.
Und genau hier wird die Parallele zum thomanischen Prinzip evident:

,Gratia non tollit naturam, sed perficit (die Gnade zerstort die Natur nicht, sondern
vollendet sie)“[3].

An diesem Punkt wird es unvermeidlich, den Blick auf das heikelste Terrain zu richten:
Wenn die Maschine nur das perfektionieren kann, was sie vorfindet, dann betrifft die ei-
gentliche Frage nicht den Algorithmus, sondern den Menschen, der sich ihm tiberlasst.
Hier entfaltet die thomanische Analogie ihre volle Kraft: So wie die Gnade nicht auf das
Leere wirkt, so arbeitet auch die Technologie nicht bei Abwesenheit von Gewissen. Und
wenn der Mensch aufhort, seine moralische Innerlichkeit zu iiben, gewinnt nicht die Ma-
schine an Macht - der Mensch verliert an Grofde. Von hier aus entsteht das entscheidende
Problem - nicht technischer, sondern geistlicher Natur -, dem wir uns nun stellen miissen.
Wenn wir begreifen, dass die moralische Delegation an die Maschine kein technischer Un-
fall, sondern ein anthropologischer Irrtum ist, ergibt sich zwangslaufig die Frage: Was ver-
liert der Mensch, wenn er seinem Gewissen entsagt? Er verliert nicht blof3 eine Fahigkeit,
sondern eine geistige Dimension, jene, in der tiber Sinn von Gut und Bose entschieden
wird. Die Technologie mag machtig, ausgefeilt und rasend schnell sein, sie kann jedoch
niemals moralisches Subjekt werden.

Die christliche Tradition hat stets gelehrt, dass die Ausiibung des gesunden Urteils ei-
ne Kunst ist, die aus Gnade und Freiheit hervorgeht: ein Gleichgewicht von Klugheit,
Wahrheit und Liebe. Der Algorithmus kennt keine dieser drei. Er ist nicht klug, weil er
nicht abwagt; nicht wahr, weil er nicht erkennt; nicht liebend, weil er nicht liebt. Deshalb
ist es moglich, die Kiinstliche Intelligenz als Werkzeug zu verwenden; sie als Kriterium zu
benutzen ist unmenschlich. Zu glauben, sie konne anstelle eines Menschen schaffen, der
unfdhig ist, einen Gedanken zu artikulieren oder eine geistige Arbeit hervorzubringen, ist
mindestens illusorisch. Technologie kann den Menschen unterstiitzen, niemals ihn rich-
ten; sie kann dem Wort dienen, niemals es ersetzen; sie kann der Mission helfen, niemals
deren Grenzen bestimmen.

Eine Zivilisation, die der Maschine tiberlasst, was dem Gewissen gehort, verliert ihre
geistige Identitdt: Sie wird zu einer Gesellschaft, die viel weif3, aber wenig versteht; die
unaufhorlich spricht, aber selten zuhort; die alles beurteilt, aber sich selbst nicht mehr
beurteilt.

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo

Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se fotalmente o parzialmente riporiato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Auntore.

24




EDIIONI
L'ISOLA di PATMOS

Die katholische Moral erinnert uns daran, dass das Kriterium des Guten nicht das ist,
was die Welt akzeptiert, sondern das, was Gott lehrt. Und Gott spricht nicht zu Algorith-
men: Er spricht zu Herzen. Der Logos ist Fleisch geworden, nicht Code; er ist Mensch
geworden, nicht Programm; er ist Beziehung geworden, nicht Mechanismus. Deshalb kann
keine Kiinstliche Intelligenz, so fortgeschritten sie auch sei, jemals zum letzten Maf3stab
dessen werden, was wahr, gerecht, gut und menschlich ist. Denn das Gute wird nicht
berechnet: Es wird erkannt.

Von der Insel Patmos, 7. Februar 2026

ANMERKUNGEN

[1] Vgl. Dikasterium fiir die Glaubenslehre, Antiqua et nova. Note liber das Verhaltnis zwischen kiinstli-
cher Intelligenz und menschlicher Intelligenz (28. Januar 2025). — Zur richtigen Integration menschli-
cher Fahigkeiten und technologischer Instrumente bei der moralischen Urteilsbildung.

[2] Anm. d. A.: Output bezeichnet das Endergebnis und ist ein technischer Begriff der Informatik, der sich
auf die Gesamtheit der Daten bezieht, die ein Computer im Rahmen eines Verarbeitungsprozesses au-
sgibt, im Gegensatz zum Input, also den Eingabedaten.

[3] Thomas von Aquin, Summa Theologiae, 1, q. 1, a. 8, ad 2, in Sancti Thomae de Aquino Opera Omnia,

Leoninische Ausgabe.

© Edizioni L'Isola di Patmos

Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) — Direttore tesponsabile: Atiel S. Levi di Gualdo
Pubblicazione del 7 febbraio 2026 - Autore: Ariel S. Levi di Gualdo

Si antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.

25




