
 
EDIZIONI  

L’ISOLA di PATMOS 
 

 

© Edizioni L’Isola di Patmos  
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale 

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 – Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) 
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo  

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi 

Si autorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore. 
 

1 
 

Italian, english, español 

LA LITURGIA COME CATECHESI VIVENTE. PERCHÉ NON È UNO STAGNO 
DA RAFFERMARE 

Come ricordava San Giovanni Paolo II, facendo proprio un celebre detto di Gustav Mahler, la Tradizione 
non è la conservazione delle ceneri, ma la custodia del fuoco. Una liturgia che non cresce e non si sviluppa 
nelle forme è una liturgia che smette di essere linguaggio vivo della fede. 

 

 

 
 
 
 
 
 

 

 

Negli ultimi anni si è assistito 

al proliferare di gruppi e am-

bienti che fanno della liturgia — 

e in particolare della celebra-

zione eucaristica — non il luogo 

dell’unità ecclesiale, ma un ter-

reno di contrapposizione ideo-

logica. Non si tratta semplice-

mente di sensibilità diverse o di 

legittime preferenze rituali, 

quanto piuttosto di un uso 

strumentale della liturgia come elemento estetico, identitario o come vessillo ideologico. 

In molti casi, tale fenomeno è promosso da gruppi rigorosamente laicali che, più che 

esprimere una fede ecclesiale matura, proiettano nella liturgia fragilità personali, disagi 

interiori e bisogni di auto-rassicurazione identitaria. 

 

Autore 
Simone Pifizzi 

 



 
EDIZIONI  

L’ISOLA di PATMOS 
 

 

© Edizioni L’Isola di Patmos  
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale 

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 – Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) 
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo  

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi 

Si autorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore. 
 

2 
 

È necessario dirlo con chiarezza: utilizzare il Sacrificio Eucaristico come strumento di 

divisione è un fatto ecclesialmente gravissimo, perché colpisce il cuore stesso della vita 

della Chiesa. La liturgia non è mai stata concepita come luogo di autodefinizione soggetti-

va, ma come spazio nel quale la Chiesa riceve sé stessa dal mistero che celebra. Quando la 

liturgia viene piegata a fini estranei alla sua natura, essa viene svuotata e ridotta a ciò che 

non è mai stata. 

La liturgia è atto pubblico della Chiesa, non iniziativa privata né linguaggio di gruppo. Il 

Concilio Vaticano II ha espresso con limpidezza questa verità affermando che la liturgia è 

«il culmine verso cui tende l’azione della Chiesa e, insieme, la fonte da cui promana tutta la 

sua virtù» (Sacrosanctum Concilium, n. 10). Essa non è un accessorio della vita ecclesiale, 

ma il luogo in cui la Chiesa si manifesta come Corpo di Cristo. 

Usare la liturgia per dividere significa contraddirne la natura più profonda. La litur-

gia non nasce per esprimere identità particolari, ma per generare comunione. Già 

Sant’Agostino ricordava ai fedeli che ciò che si celebra sull’altare è ciò che essi stessi sono 

chiamati a diventare: «Siate ciò che vedete e ricevete ciò che siete» (Sermo 272). Quando 

la liturgia viene trasformata in strumento di contrapposizione, non è la Chiesa a parlare, 

ma l’ego ecclesiale di singoli o di gruppi. 

La liturgia come catechesi vivente. Uno degli aspetti più trascurati da chi riduce la litur-

gia a questione estetica è la sua dimensione catechetica intrinseca. La liturgia non è solo 

celebrazione, ma anche forma primaria di trasmissione della fede. Prima ancora dei cate-

chismi e delle formulazioni dottrinali, la Chiesa ha educato alla fede celebrando. 

I Padri della Chiesa ne erano pienamente consapevoli. San Cirillo di Gerusalemme, nelle 

sue Catechesi mistagogiche, non spiegava i Sacramenti prima della loro celebrazione, ma a 

partire dall’esperienza liturgica, perché è il mistero celebrato a generare la comprensione 

della fede. La liturgia, infatti, non insegna soltanto attraverso le parole, ma attraverso 

l’insieme dei segni: gesti, silenzi, posture, ritmi, linguaggi simbolici (San Cirillo di Gerusa-

lemme, Catechesi mistagogica I, 1). 

Ridurre la liturgia a estetica significa svuotarla della sua funzione formativa e trasfor-

marla in un oggetto da contemplare invece che in un mistero da vivere. In questo modo 

cessa di essere catechesi vivente e diventa un’esperienza autoreferenziale, incapace di ge-

nerare una fede adulta e ecclesiale. 



 
EDIZIONI  

L’ISOLA di PATMOS 
 

 

© Edizioni L’Isola di Patmos  
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale 

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 – Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) 
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo  

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi 

Si autorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore. 
 

3 
 

Sostanza e accidenti è una distinzione teologicamente imprescindibile e da chiarire mol-

to bene, perché alla radice di molte derive liturgiche vi è la confusione — talvolta delibe-

rata — tra questi due elementi. La teologia sacramentaria, fin dal Medioevo, ha sempre di-

stinto con chiarezza questi due livelli. 

La sostanza riguarda ciò che rende il Sacramento ciò che è: il Sacrificio di Cristo, la pre-

senza reale, la forma sacramentale voluta dal Signore e custodita dalla Chiesa. Questa di-

mensione è immutabile, perché non dipende da contingenze storiche, ma dall’azione salvi-

fica di Cristo. 

Gli accidenti, invece, comprendono gli elementi esteriori della celebrazione: la lingua, le 

forme rituali, le discipline, le strutture celebrative. Essi non solo sono mutevoli, ma devo-

no mutare, perché la liturgia è inserita nella storia ed è chiamata a parlare a uomini e 

donne concreti. Il Concilio di Trento stesso, spesso evocato in modo improprio, riconosce-

va alla Chiesa l’autorità di disporre dei riti «salva e integra la sostanza dei sacramenti» 

(Concilio di Trento, sess. XXI). 

Elevare una lingua, come il latino, o un rito storico, come il Messale di San Pio V, al rango 

di articoli di fede è un errore teologico grave. Non perché tali elementi siano privi di valo-

re, ma perché appartengono all’ordine degli accidenti e non a quello della sostanza. Con-

fondere questi piani significa assolutizzare ciò che è storicamente determinato e relativiz-

zare ciò che è essenziale. 

La storia della liturgia testimonia che la Chiesa non ha mai concepito il culto come una 

realtà immobile. Nei primi secoli convivevano riti diversi; la disciplina sacramentale ha 

conosciuto trasformazioni profonde; le forme celebrative sono mutate in risposta a nuove 

esigenze pastorali e culturali. Tutto questo è avvenuto senza che la fede della Chiesa ve-

nisse meno, proprio perché la distinzione tra sostanza e accidenti è sempre stata salva-

guardata. 

Pensare la liturgia come una realtà da “congelare” significa adottare una visione mu-

seale della Chiesa, estranea alla sua natura. Come ricordava San Giovanni Paolo II, facendo 

proprio un celebre detto di Gustav Mahler, la Tradizione non è la conservazione delle ce-

neri, ma la custodia del fuoco. Una liturgia che non cresce e non si sviluppa nelle forme è 

una liturgia che smette di essere linguaggio vivo della fede. 



 
EDIZIONI  

L’ISOLA di PATMOS 
 

 

© Edizioni L’Isola di Patmos  
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale 

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 – Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) 
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo  

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi 

Si autorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore. 
 

4 
 

La liturgia non è un’arma ideologica, non è un rifugio estetico, non è un terreno di ri-

vendicazione identitaria. È il luogo nel quale la Chiesa riceve la propria forma dal mistero 

che celebra. Quando la liturgia divide, non è la liturgia a essere in crisi, ma le persone che 

la utilizzano per colmare vuoti interiori o per costruire identità alternative alla comunione 

ecclesiale. 

Firenze, 13 gennaio 2026 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 
 
 
 

 

 

 

 

 

 



 
EDIZIONI  

L’ISOLA di PATMOS 
 

 

© Edizioni L’Isola di Patmos  
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale 

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 – Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) 
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo  

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi 

Si autorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore. 
 

5 
 

THE LITURGY AS LIVING CATECHESIS. WHY IT IS NOT A STAGNANT POOL 
TO BE PRESERVED 

As Saint John Paul II recalled, making his own a well-known saying by Gustav Mahler, Tradition is 
not the preservation of ashes, but the safeguarding of the fire. A liturgy that does not grow and 
does not develop in its forms is a liturgy that ceases to be a living language of faith. 

  

 

. 

  

 

 

 

In recent years, there has been a noticeable proliferation of groups and environments 

that make of the liturgy — and in particular of the Eucharistic celebration — not the place 

of ecclesial unity, but a field of ideological confrontation. This is not simply a matter of 

different sensibilities or legitimate ritual preferences, but rather of an instrumental use of 

the liturgy as an aesthetic, identity-forming element or as an ideological banner. In many 

cases, this phenomenon is promoted by strictly lay groups which, rather than expressing a 

mature ecclesial faith, project onto the liturgy personal fragilities, inner discomforts, and 

needs for identity-based self-reassurance. 

This must be stated clearly: to use the Eucharistic Sacrifice as a means of division is an 

ecclesially most serious matter, because it strikes at the very heart of the life of the 

Church. The liturgy has never been conceived as a space for subjective self-definition, but 

as the place in which the Church receives herself from the mystery she celebrates. When 

the liturgy is bent to purposes foreign to its nature, it is emptied and reduced to 

something it has never been. 

The liturgy is a public act of the Church, not a private initiative nor the language of a 

group. The Second Vatican Council expressed this truth with clarity, affirming that the li-

turgy is “the summit toward which the activity of the Church is directed and, at the same 

Author 
Simone Pifizzi 

 



 
EDIZIONI  

L’ISOLA di PATMOS 
 

 

© Edizioni L’Isola di Patmos  
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale 

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 – Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) 
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo  

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi 

Si autorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore. 
 

6 
 

time, the font from which all her power flows” (Sacrosanctum Concilium, no. 10). It is not 

an accessory of ecclesial life, but the place in which the Church manifests herself as the 

Body of Christ. 

To use the liturgy as an instrument of division means to contradict its deepest nature. 

The liturgy is not born to express particular identities, but to generate communion. Saint 

Augustine already reminded the faithful that what is celebrated on the altar is what they 

themselves are called to become: “Be what you see, and receive what you are” (Sermo 

272). When the liturgy is transformed into a tool of opposition, it is not the Church that 

speaks, but the ecclesial ego of individuals or groups. 

The liturgy as living catechesis. One of the most neglected aspects by those who reduce 

the liturgy to an aesthetic issue is its intrinsic catechetical dimension. The liturgy is not 

only celebration, but also the primary form of the transmission of faith. Even before 

catechisms and doctrinal formulations, the Church educated the faithful by celebrating. 

The Fathers of the Church were fully aware of this. Saint Cyril of Jerusalem, in his 

Mystagogical Catecheses, did not explain the Sacraments before their celebration, but 

starting from the liturgical experience itself, because it is the celebrated mystery that 

generates understanding of the faith. Indeed, the liturgy teaches not only through words, 

but through the whole ensemble of signs: gestures, silences, postures, rhythms, and 

symbolic languages (Saint Cyril of Jerusalem, Mystagogical Catechesis I, 1). 

To reduce the liturgy to aesthetics means to empty it of its formative function and to 

transform it into an object to be contemplated rather than a mystery to be lived. In this 

way, it ceases to be living catechesis and becomes a self-referential experience, incapable 

of generating a mature and ecclesial faith. 

Substance and accidents: a necessary distinction. The distinction between substance 

and accidents is theologically indispensable and must be clearly explained, because at the 

root of many liturgical distortions lies the confusion — sometimes deliberate — between 

these two elements. Sacramental theology, since the Middle Ages, has always clearly di-

stinguished between these two levels. 

Substance concerns what makes a sacrament what it is: the Sacrifice of Christ, the Real 

Presence, the sacramental form willed by the Lord and safeguarded by the Church. This 



 
EDIZIONI  

L’ISOLA di PATMOS 
 

 

© Edizioni L’Isola di Patmos  
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale 

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 – Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) 
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo  

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi 

Si autorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore. 
 

7 
 

dimension is immutable, because it does not depend on historical contingencies, but on 

the saving action of Christ. 

Accidents, on the other hand, include the external elements of the celebration: language, 

ritual forms, disciplines, and celebrative structures. These elements are not only mutable, 

but must change, because the liturgy is inserted into history and is called to speak to con-

crete men and women. The Council of Trent itself, often invoked improperly, acknowled-

ged the Church’s authority to regulate the rites, “the substance of the sacraments being 

preserved intact” (Council of Trent, Session XXI). 

To elevate a language, such as Latin, or a historical rite, such as the Missal of Saint Pius 

V, to the rank of articles of faith is a serious theological error. Not because such elements 

lack value, but because they belong to the order of accidents and not to that of substance. 

To confuse these levels means to absolutize what is historically determined and to relati-

vize what is essential. 

The history of the liturgy shows that the Church has never conceived worship as an im-

mobile reality. In the early centuries, different rites coexisted; sacramental discipline un-

derwent profound transformations; celebrative forms changed in response to new pasto-

ral and cultural needs. All this took place without the faith of the Church being diminished, 

precisely because the distinction between substance and accidents was always preserved. 

To think of the liturgy as something to be “frozen” is to adopt a museum-like vision of 

the Church, foreign to her nature. As Saint John Paul II recalled, making his own a well-

known saying by Gustav Mahler, Tradition is not the preservation of ashes, but the safe-

guarding of the fire. A liturgy that does not grow and does not develop in its forms is a li-

turgy that ceases to be a living language of faith. 

The liturgy is not an ideological weapon, not an aesthetic refuge, not a terrain for iden-

tity-based claims. It is the place in which the Church receives her form from the mystery 

she celebrates. When the liturgy divides, it is not the liturgy that is in crisis, but the people 

who use it to fill inner voids or to construct identities alternative to ecclesial communion. 

Florence, 13 January 2026 

 



 
EDIZIONI  

L’ISOLA di PATMOS 
 

 

© Edizioni L’Isola di Patmos  
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale 

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 – Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) 
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo  

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi 

Si autorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore. 
 

8 
 

LA LITURGIA COMO CATEQUESIS VIVIENTE. PORQUÉ NO ES UN 
ESTANQUE QUE DEBA CONGELARSE 

Como recordaba san Juan Pablo II, haciendo suyo un célebre dicho de Gustav Mahler, la Tradición 
no es la conservación de las cenizas, sino la custodia del fuego. Una liturgia que no crece ni se 
desarrolla en sus formas es una liturgia que deja de ser un lenguaje vivo de la fe. 

 

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 

En los últimos años se ha asistido a la proliferación de grupos y ambientes que hacen de 

la liturgia — y en particular de la celebración eucarística — no el lugar de la unidad 

eclesial, sino un campo de confrontación ideológica. No se trata simplemente de sensibi-

lidades diversas o de legítimas preferencias rituales, sino más bien de un uso instrumental 

de la liturgia como elemento estético, identitario o como estandarte ideológico. En 

muchos casos, este fenómeno es promovido por grupos estrictamente laicales que, más 

que expresar una fe eclesial madura, proyectan sobre la liturgia fragilidades personales, 

malestares interiores y necesidades de autoafirmación identitaria. 

Es necesario decirlo con claridad: utilizar el Sacrificio Eucarístico como instrumento de 

división es un hecho de extrema gravedad eclesial, porque golpea el corazón mismo de la 

vida de la Iglesia. La liturgia nunca ha sido concebida como un lugar de autodefinición 

subjetiva, sino como el espacio en el que la Iglesia recibe de sí misma del misterio que 

celebra. Cuando la liturgia es sometida a fines ajenos a su naturaleza, queda vaciada y 

reducida a algo que nunca ha sido. 

La liturgia es un acto público de la Iglesia, no una iniciativa privada ni el lenguaje de un 

grupo. El Concilio Vaticano II expresó esta verdad con claridad al afirmar que la liturgia es 

“la cumbre a la que tiende la acción de la Iglesia y, al mismo tiempo, la fuente de donde 

Autor 
Simone Pifizzi 

 



 
EDIZIONI  

L’ISOLA di PATMOS 
 

 

© Edizioni L’Isola di Patmos  
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale 

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 – Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) 
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo  

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi 

Si autorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore. 
 

9 
 

mana toda su fuerza” (Sacrosanctum Concilium, n. 10). No es un accesorio de la vida 

eclesial, sino el lugar en el que la Iglesia se manifiesta como Cuerpo de Cristo. 

Utilizar la liturgia para dividir significa contradecir su naturaleza más profunda. La 

liturgia no nace para expresar identidades particulares, sino para generar comunión. Ya 

san Agustín recordaba a los fieles que aquello que se celebra en el altar es aquello mismo 

que ellos están llamados a llegar a ser: “Sed lo que veis y recibid lo que sois” (Sermo 272). 

Cuando la liturgia se transforma en instrumento de confrontación, no es la Iglesia la que 

habla, sino el ego eclesial de individuos o grupos. 

La liturgia como catequesis viviente. Uno de los aspectos más descuidados por quienes 

reducen la liturgia a una cuestión estética es su dimensión catequética intrínseca. La litur-

gia no es solo celebración, sino también la forma primaria de transmisión de la fe. Incluso 

antes de los catecismos y de las formulaciones doctrinales, la Iglesia educó en la fe 

celebrando. 

Los Padres de la Iglesia eran plenamente conscientes de ello. San Cirilo de Jerusalén, en 

sus Catequesis mistagógicas, no explicaba los Sacramentos antes de su celebración, sino a 

partir de la experiencia litúrgica, porque es el misterio celebrado el que genera la 

comprensión de la fe. La liturgia, en efecto, no enseña únicamente a través de las palabras, 

sino mediante el conjunto de los signos: gestos, silencios, posturas, ritmos y lenguajes 

simbólicos (San Cirilo de Jerusalén, Catequesis mistagógica I, 1). 

Reducir la liturgia a la estética significa vaciarla de su función formativa y 

transformarla en un objeto para ser contemplado en lugar de un misterio para ser vivido. 

De este modo deja de ser catequesis viviente y se convierte en una experiencia 

autorreferencial, incapaz de generar una fe adulta y verdaderamente eclesial. 

Sustancia y accidentes: una distinción imprescindible. La distinción entre sustancia y 

accidentes es teológicamente imprescindible y debe ser aclarada con precisión, porque en 

la raíz de muchas derivas litúrgicas se encuentra la confusión — a veces deliberada — 

entre estos dos elementos. La teología sacramentaria, desde la Edad Media, ha distinguido 

siempre con claridad estos dos niveles. 

La sustancia se refiere a aquello que hace que un sacramento sea lo que es: el Sacrificio 

de Cristo, la presencia real, la forma sacramental querida por el Señor y custodiada por la 



 
EDIZIONI  

L’ISOLA di PATMOS 
 

 

© Edizioni L’Isola di Patmos  
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale 

(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 – Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018) 
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo  

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi 

Si autorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore. 
 

10 
 

Iglesia. Esta dimensión es inmutable, porque no depende de contingencias históricas, sino 

de la acción salvífica de Cristo. 

Los accidentes, en cambio, comprenden los elementos externos de la celebración: la 

lengua, las formas rituales, las disciplinas, las estructuras celebrativas. Estos elementos no 

solo son mutables, sino que deben cambiar, porque la liturgia está inserta en la historia y 

está llamada a hablar a hombres y mujeres concretos. El propio Concilio de Trento, a 

menudo invocado de manera impropia, reconocía a la Iglesia la autoridad para disponer 

de los ritos, “salva e íntegra la sustancia de los sacramentos” (Concilio de Trento, XXI). 

Elevar una lengua, como el latín, o un rito histórico, como el Misal de san Pío V, al rango 

de artículos de fe constituye un grave error teológico. No porque tales elementos carezcan 

de valor, sino porque pertenecen al orden de los accidentes y no al de la sustancia. 

Confundir estos planos significa absolutizar lo que está históricamente determinado y 

relativizar lo que es esencial. 

La historia de la liturgia demuestra que la Iglesia nunca ha concebido el culto como una 

realidad inmóvil. En los primeros siglos coexistían ritos diversos; la disciplina 

sacramental conoció transformaciones profundas; las formas celebrativas cambiaron en 

respuesta a nuevas exigencias pastorales y culturales. Todo ello ocurrió sin que la fe de la 

Iglesia se viera menoscabada, precisamente porque la distinción entre sustancia y 

accidentes fue siempre salvaguardada. 

Pensar la liturgia como una realidad que deba ser “congelada” significa adoptar una 

visión museística de la Iglesia, ajena a su naturaleza. Como recordaba san Juan Pablo II, 

haciendo suyo un célebre dicho de Gustav Mahler, la Tradición no es la conservación de 

las cenizas, sino la custodia del fuego. Una liturgia que no crece ni se desarrolla en sus 

formas es una liturgia que deja de ser un lenguaje vivo de la fe. 

La liturgia no es un arma ideológica, no es un refugio estético, no es un terreno de 

reivindicación identitaria. Es el lugar en el que la Iglesia recibe su forma del misterio que 

celebra. Cuando la liturgia divide, no es la liturgia la que está en crisis, sino las personas 

que la utilizan para colmar vacíos interiores o para construir identidades alternativas a la 

comunión eclesial. 

Florencia, 13 de enero de 2026 


