EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

‘ D :+—:/‘ Italian, english, espasiol
LA LITURGIA COME CATECHESI VIVENTE. PERCHE NON E UNO STAGNO
DA RAFFERMARE

Come ricordava San Giovanni Paolo II, facendo proprio un celebre detto di Gustav Mahler, la Tradizione
non e la conservazione delle ceneri, ma la custodia del fuoco. Una liturgia che non cresce e non si sviluppa
nelle forme € una liturgia che smette di essere linguaggio vivo della fede.

Autore
Simone Pifizzi

Negli ultimi anni si e assistito Sfecte
al proliferare di gruppi e am- r
bienti che fanno della liturgia — W

e in particolare della celebra- “

zione eucaristica — non il luogo W
dell’'unita ecclesiale, ma un ter- ‘

reno di contrapposizione ideo- M
logica. Non si tratta semplice- o i _"__;_;f"
mente di sensibilita diverse o di

legittime preferenze rituali,
quanto piuttosto di un uso _ A _ ¥
strumentale della liturgia come elemento estetico, 1dent1tar10 0 come Vessﬂlo ideologico.
In molti casi, tale fenomeno € promosso da gruppi rigorosamente laicali che, piu che
esprimere una fede ecclesiale matura, proiettano nella liturgia fragilita personali, disagi
interiori e bisogni di auto-rassicurazione identitaria.

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologi siale e di aggior pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 1771/2024 Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018)
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo
Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi

87 antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articolo che se total 0 parzi iportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore.




EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

E necessario dirlo con chiarezza: utilizzare il Sacrificio Eucaristico come strumento di
divisione € un fatto ecclesialmente gravissimo, perché colpisce il cuore stesso della vita
della Chiesa. La liturgia non e mai stata concepita come luogo di autodefinizione soggetti-
va, ma come spazio nel quale la Chiesa riceve sé stessa dal mistero che celebra. Quando la
liturgia viene piegata a fini estranei alla sua natura, essa viene svuotata e ridotta a cio che
non e mai stata.

La liturgia e atto pubblico della Chiesa, non iniziativa privata né linguaggio di gruppo. Il
Concilio Vaticano II ha espresso con limpidezza questa verita affermando che la liturgia e
«il culmine verso cui tende l'azione della Chiesa e, insieme, la fonte da cui promana tutta la
sua virtu» (Sacrosanctum Concilium, n. 10). Essa non e un accessorio della vita ecclesiale,
ma il luogo in cui la Chiesa si manifesta come Corpo di Cristo.

Usare la liturgia per dividere significa contraddirne la natura piu profonda. La litur-
gia non nasce per esprimere identita particolari, ma per generare comunione. Gia
Sant’Agostino ricordava ai fedeli che cio che si celebra sull’altare e cio che essi stessi sono
chiamati a diventare: «Siate cio che vedete e ricevete cio che siete» (Sermo 272). Quando
la liturgia viene trasformata in strumento di contrapposizione, non e la Chiesa a parlare,
ma l’'ego ecclesiale di singoli o di gruppi.

La liturgia come catechesi vivente. Uno degli aspetti piu trascurati da chi riduce la litur-
gia a questione estetica e la sua dimensione catechetica intrinseca. La liturgia non ¢ solo
celebrazione, ma anche forma primaria di trasmissione della fede. Prima ancora dei cate-
chismi e delle formulazioni dottrinali, la Chiesa ha educato alla fede celebrando.

I Padri della Chiesa ne erano pienamente consapevoli. San Cirillo di Gerusalemme, nelle
sue Catechesi mistagogiche, non spiegava i Sacramenti prima della loro celebrazione, ma a
partire dall’esperienza liturgica, perché e il mistero celebrato a generare la comprensione
della fede. La liturgia, infatti, non insegna soltanto attraverso le parole, ma attraverso
I'insieme dei segni: gesti, silenzi, posture, ritmi, linguaggi simbolici (San Cirillo di Gerusa-
lemme, Catechesi mistagogica I, 1).

Ridurre la liturgia a estetica significa svuotarla della sua funzione formativa e trasfor-
marla in un oggetto da contemplare invece che in un mistero da vivere. In questo modo
cessa di essere catechesi vivente e diventa un’esperienza autoreferenziale, incapace di ge-
nerare una fede adulta e ecclesiale.

© Edizioni L'Isola di Patmos

Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018)
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo
Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi

Si antorizza per lettnra e uso privato la siampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.



—

ton B

. &2 \
EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

Sostanza e accidenti e una distinzione teologicamente imprescindibile e da chiarire mol-
to bene, perché alla radice di molte derive liturgiche vi € la confusione — talvolta delibe-
rata — tra questi due elementi. La teologia sacramentaria, fin dal Medioevo, ha sempre di-
stinto con chiarezza questi due livelli.

La sostanza riguarda cio che rende il Sacramento cio che é: il Sacrificio di Cristo, la pre-
senza reale, la forma sacramentale voluta dal Signore e custodita dalla Chiesa. Questa di-
mensione ¢ immutabile, perché non dipende da contingenze storiche, ma dall’azione salvi-
fica di Cristo.

Gli accidenti, invece, comprendono gli elementi esteriori della celebrazione: la lingua, le
forme rituali, le discipline, le strutture celebrative. Essi non solo sono mutevoli, ma devo-
no mutare, perché la liturgia e inserita nella storia ed e chiamata a parlare a uomini e
donne concreti. Il Concilio di Trento stesso, spesso evocato in modo improprio, riconosce-
va alla Chiesa l'autorita di disporre dei riti «salva e integra la sostanza dei sacramenti»
(Concilio di Trento, sess. XXI).

Elevare una lingua, come il latino, o un rito storico, come il Messale di San Pio V, al rango
di articoli di fede € un errore teologico grave. Non perché tali elementi siano privi di valo-
re, ma perché appartengono all’ordine degli accidenti e non a quello della sostanza. Con-
fondere questi piani significa assolutizzare cio che e storicamente determinato e relativiz-
zare cio che e essenziale.

La storia della liturgia testimonia che la Chiesa non ha mai concepito il culto come una
realta immobile. Nei primi secoli convivevano riti diversi; la disciplina sacramentale ha
conosciuto trasformazioni profonde; le forme celebrative sono mutate in risposta a nuove
esigenze pastorali e culturali. Tutto questo e avvenuto senza che la fede della Chiesa ve-
nisse meno, proprio perché la distinzione tra sostanza e accidenti e sempre stata salva-
guardata.

Pensare la liturgia come una realta da “congelare” significa adottare una visione mu-
seale della Chiesa, estranea alla sua natura. Come ricordava San Giovanni Paolo II, facendo
proprio un celebre detto di Gustav Mahler, la Tradizione non e la conservazione delle ce-
neri, ma la custodia del fuoco. Una liturgia che non cresce e non si sviluppa nelle forme e
una liturgia che smette di essere linguaggio vivo della fede.

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018)
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo
Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi

Si antorizza per lettnra e uso privato la siampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.



EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

La liturgia non e un’arma ideologica, non é un rifugio estetico, non & un terreno di ri-
vendicazione identitaria. E il luogo nel quale la Chiesa riceve la propria forma dal mistero
che celebra. Quando la liturgia divide, non e la liturgia a essere in crisi, ma le persone che
la utilizzano per colmare vuoti interiori o per costruire identita alternative alla comunione
ecclesiale.

Firenze, 13 gennaio 2026

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggior pastorale
(Iscrizione Registro stampa Ttribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018)
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo
Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi
87 antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articol che se 0 parzi iportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore.




EDIIONI
L'ISOLA di PATMOS

THE LITURGY AS LIVING CATECHESIS. WHY IT IS NOT A STAGNANT POOL
TO BE PRESERVED

As Saint John Paul II recalled, making his own a well-known saying by Gustav Mahler, Tradition is
not the preservation of ashes, but the safeguarding of the fire. A liturgy that does not grow and
does not develop in its forms is a liturgy that ceases to be a living language of faith.

Author
Simone Pifizzi

In recent years, there has been a noticeable proliferation of groups and environments
that make of the liturgy — and in particular of the Eucharistic celebration — not the place
of ecclesial unity, but a field of ideological confrontation. This is not simply a matter of
different sensibilities or legitimate ritual preferences, but rather of an instrumental use of
the liturgy as an aesthetic, identity-forming element or as an ideological banner. In many
cases, this phenomenon is promoted by strictly lay groups which, rather than expressing a
mature ecclesial faith, project onto the liturgy personal fragilities, inner discomforts, and
needs for identity-based self-reassurance.

This must be stated clearly: to use the Eucharistic Sacrifice as a means of division is an
ecclesially most serious matter, because it strikes at the very heart of the life of the
Church. The liturgy has never been conceived as a space for subjective self-definition, but
as the place in which the Church receives herself from the mystery she celebrates. When
the liturgy is bent to purposes foreign to its nature, it is emptied and reduced to
something it has never been.

The liturgy is a public act of the Church, not a private initiative nor the language of a
group. The Second Vatican Council expressed this truth with clarity, affirming that the li-
turgy is “the summit toward which the activity of the Church is directed and, at the same

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggior pastorale
(Iscrizione Registro stampa Ttribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018)
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi
87 antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articol che se 0 parzi iportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore.




—

. &2 \
EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

time, the font from which all her power flows” (Sacrosanctum Concilium, no. 10). It is not
an accessory of ecclesial life, but the place in which the Church manifests herself as the
Body of Christ.

To use the liturgy as an instrument of division means to contradict its deepest nature.
The liturgy is not born to express particular identities, but to generate communion. Saint
Augustine already reminded the faithful that what is celebrated on the altar is what they
themselves are called to become: “Be what you see, and receive what you are” (Sermo
272). When the liturgy is transformed into a tool of opposition, it is not the Church that
speaks, but the ecclesial ego of individuals or groups.

The liturgy as living catechesis. One of the most neglected aspects by those who reduce
the liturgy to an aesthetic issue is its intrinsic catechetical dimension. The liturgy is not
only celebration, but also the primary form of the transmission of faith. Even before
catechisms and doctrinal formulations, the Church educated the faithful by celebrating.

The Fathers of the Church were fully aware of this. Saint Cyril of Jerusalem, in his
Mystagogical Catecheses, did not explain the Sacraments before their celebration, but
starting from the liturgical experience itself, because it is the celebrated mystery that
generates understanding of the faith. Indeed, the liturgy teaches not only through words,
but through the whole ensemble of signs: gestures, silences, postures, rhythms, and
symbolic languages (Saint Cyril of Jerusalem, Mystagogical Catechesis |, 1).

To reduce the liturgy to aesthetics means to empty it of its formative function and to
transform it into an object to be contemplated rather than a mystery to be lived. In this
way, it ceases to be living catechesis and becomes a self-referential experience, incapable
of generating a mature and ecclesial faith.

Substance and accidents: a necessary distinction. The distinction between substance
and accidents is theologically indispensable and must be clearly explained, because at the
root of many liturgical distortions lies the confusion — sometimes deliberate — between
these two elements. Sacramental theology, since the Middle Ages, has always clearly di-
stinguished between these two levels.

Substance concerns what makes a sacrament what it is: the Sacrifice of Christ, the Real
Presence, the sacramental form willed by the Lord and safeguarded by the Church. This

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018)
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo
Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi

Si antorizza per lettnra e uso privato la siampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.



. &2 \
EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

dimension is immutable, because it does not depend on historical contingencies, but on
the saving action of Christ.

Accidents, on the other hand, include the external elements of the celebration: language,
ritual forms, disciplines, and celebrative structures. These elements are not only mutable,
but must change, because the liturgy is inserted into history and is called to speak to con-
crete men and women. The Council of Trent itself, often invoked improperly, acknowled-
ged the Church’s authority to regulate the rites, “the substance of the sacraments being
preserved intact” (Council of Trent, Session XXI).

To elevate a language, such as Latin, or a historical rite, such as the Missal of Saint Pius
V, to the rank of articles of faith is a serious theological error. Not because such elements
lack value, but because they belong to the order of accidents and not to that of substance.
To confuse these levels means to absolutize what is historically determined and to relati-
vize what is essential.

The history of the liturgy shows that the Church has never conceived worship as an im-
mobile reality. In the early centuries, different rites coexisted; sacramental discipline un-
derwent profound transformations; celebrative forms changed in response to new pasto-
ral and cultural needs. All this took place without the faith of the Church being diminished,
precisely because the distinction between substance and accidents was always preserved.

To think of the liturgy as something to be “frozen” is to adopt a museum-like vision of
the Church, foreign to her nature. As Saint John Paul II recalled, making his own a well-
known saying by Gustav Mahler, Tradition is not the preservation of ashes, but the safe-
guarding of the fire. A liturgy that does not grow and does not develop in its forms is a li-
turgy that ceases to be a living language of faith.

The liturgy is not an ideological weapon, not an aesthetic refuge, not a terrain for iden-
tity-based claims. It is the place in which the Church receives her form from the mystery
she celebrates. When the liturgy divides, it is not the liturgy that is in crisis, but the people
who use it to fill inner voids or to construct identities alternative to ecclesial communion.

Florence, 13 January 2026

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018)
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi

Si antorizza per lettnra e uso privato la siampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.



EDIIONI
L'ISOLA di PATMOS

LA LITURGIA COMO CATEQUESIS VIVIENTE. PORQUE NO ES UN
ESTANQUE QUE DEBA CONGELARSE

Como recordaba san Juan Pablo II, haciendo suyo un célebre dicho de Gustav Mahler, la Tradicion
no es la conservacion de las cenizas, sino la custodia del fuego. Una liturgia que no crece ni se
desarrolla en sus formas es una liturgia que deja de ser un lenguaje vivo de la fe.

Autor
Simone Pifizzi

En los ultimos afnos se ha asistido a la proliferacion de grupos y ambientes que hacen de
la liturgia — y en particular de la celebracion eucaristica — no el lugar de la unidad
eclesial, sino un campo de confrontacion ideoldgica. No se trata simplemente de sensibi-
lidades diversas o de legitimas preferencias rituales, sino mas bien de un uso instrumental
de la liturgia como elemento estético, identitario o como estandarte ideoldgico. En
muchos casos, este fendmeno es promovido por grupos estrictamente laicales que, mas
que expresar una fe eclesial madura, proyectan sobre la liturgia fragilidades personales,
malestares interiores y necesidades de autoafirmacion identitaria.

Es necesario decirlo con claridad: utilizar el Sacrificio Eucaristico como instrumento de
division es un hecho de extrema gravedad eclesial, porque golpea el corazén mismo de la
vida de la Iglesia. La liturgia nunca ha sido concebida como un lugar de autodefinicion
subjetiva, sino como el espacio en el que la Iglesia recibe de si misma del misterio que
celebra. Cuando la liturgia es sometida a fines ajenos a su naturaleza, queda vaciada y
reducida a algo que nunca ha sido.

La liturgia es un acto publico de la Iglesia, no una iniciativa privada ni el lenguaje de un
grupo. El Concilio Vaticano II expresoé esta verdad con claridad al afirmar que la liturgia es
“la cumbre a la que tiende la accion de la Iglesia y, al mismo tiempo, la fuente de donde

© Edizioni L'Isola di Patmos

Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggior pastorale
(Iscrizione Registro stampa Ttribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018)
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo
Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi
87 antorizza per lettura e uso privato la stampa cartacea di questo articol che se 0 parzi iportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’Autore.




EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

mana toda su fuerza” (Sacrosanctum Concilium, n. 10). No es un accesorio de la vida
eclesial, sino el lugar en el que la Iglesia se manifiesta como Cuerpo de Cristo.

Utilizar la liturgia para dividir significa contradecir su naturaleza mas profunda. La
liturgia no nace para expresar identidades particulares, sino para generar comunion. Ya
san Agustin recordaba a los fieles que aquello que se celebra en el altar es aquello mismo
que ellos estan llamados a llegar a ser: “Sed lo que veis y recibid lo que sois” (Sermo 272).
Cuando la liturgia se transforma en instrumento de confrontacion, no es la Iglesia la que
habla, sino el ego eclesial de individuos o grupos.

La liturgia como catequesis viviente. Uno de los aspectos mas descuidados por quienes
reducen la liturgia a una cuestion estética es su dimension catequética intrinseca. La litur-
gia no es solo celebracién, sino también la forma primaria de transmision de la fe. Incluso
antes de los catecismos y de las formulaciones doctrinales, la Iglesia educ6 en la fe
celebrando.

Los Padres de la Iglesia eran plenamente conscientes de ello. San Cirilo de Jerusalén, en
sus Catequesis mistagdgicas, no explicaba los Sacramentos antes de su celebracidn, sino a
partir de la experiencia liturgica, porque es el misterio celebrado el que genera la
comprension de la fe. La liturgia, en efecto, no ensefia inicamente a través de las palabras,
sino mediante el conjunto de los signos: gestos, silencios, posturas, ritmos y lenguajes
simbolicos (San Cirilo de Jerusalén, Catequesis mistagdgica |, 1).

Reducir la liturgia a la estética significa vaciarla de su funciéon formativa y
transformarla en un objeto para ser contemplado en lugar de un misterio para ser vivido.
De este modo deja de ser catequesis viviente y se convierte en una experiencia
autorreferencial, incapaz de generar una fe adulta y verdaderamente eclesial.

Sustancia y accidentes: una distincion imprescindible. La distincién entre sustancia y
accidentes es teologicamente imprescindible y debe ser aclarada con precisidn, porque en
la raiz de muchas derivas liturgicas se encuentra la confusién — a veces deliberada —
entre estos dos elementos. La teologia sacramentaria, desde la Edad Media, ha distinguido
siempre con claridad estos dos niveles.

La sustancia se refiere a aquello que hace que un sacramento sea lo que es: el Sacrificio
de Cristo, la presencia real, la forma sacramental querida por el Sefior y custodiada por la

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018)
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo
Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi

Si antorizza per lettnra e uso privato la siampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.



—

ton B

. &2 \
EDIZIONI
L'ISOLA di PATMOS

Iglesia. Esta dimension es inmutable, porque no depende de contingencias histdricas, sino
de la accién salvifica de Cristo.

Los accidentes, en cambio, comprenden los elementos externos de la celebracion: la
lengua, las formas rituales, las disciplinas, las estructuras celebrativas. Estos elementos no
solo son mutables, sino que deben cambiar, porque la liturgia esta inserta en la historia y
estd llamada a hablar a hombres y mujeres concretos. El propio Concilio de Trento, a
menudo invocado de manera impropia, reconocia a la Iglesia la autoridad para disponer
de los ritos, “salva e integra la sustancia de los sacramentos” (Concilio de Trento, XXI).

Elevar una lengua, como el latin, o un rito histérico, como el Misal de san Pio V, al rango
de articulos de fe constituye un grave error teol6gico. No porque tales elementos carezcan
de valor, sino porque pertenecen al orden de los accidentes y no al de la sustancia.
Confundir estos planos significa absolutizar lo que esta histéricamente determinado y
relativizar lo que es esencial.

La historia de la liturgia demuestra que la Iglesia nunca ha concebido el culto como una
realidad inmdvil. En los primeros siglos coexistian ritos diversos; la disciplina
sacramental conocié transformaciones profundas; las formas celebrativas cambiaron en
respuesta a nuevas exigencias pastorales y culturales. Todo ello ocurri6 sin que la fe de la
Iglesia se viera menoscabada, precisamente porque la distincion entre sustancia y
accidentes fue siempre salvaguardada.

Pensar la liturgia como una realidad que deba ser “congelada” significa adoptar una
vision museistica de la Iglesia, ajena a su naturaleza. Como recordaba san Juan Pablo I,
haciendo suyo un célebre dicho de Gustav Mahler, la Tradicion no es la conservacion de
las cenizas, sino la custodia del fuego. Una liturgia que no crece ni se desarrolla en sus
formas es una liturgia que deja de ser un lenguaje vivo de la fe.

La liturgia no es un arma ideoldgica, no es un refugio estético, no es un terreno de
reivindicacidn identitaria. Es el lugar en el que la Iglesia recibe su forma del misterio que
celebra. Cuando la liturgia divide, no es la liturgia la que esta en crisis, sino las personas
que la utilizan para colmar vacios interiores o para construir identidades alternativas a la
comunion eclesial.

Florencia, 13 de enero de 2026

© Edizioni L'Isola di Patmos
Rivista telematica di teologia ecclesiale e di aggiornamento pastorale
(Iscrizione Registro stampa Tribunale di Roma n. 131/2024 — Iscrizione Ordine dei Giornalisti del Lazio 20.12.2018)
Direttore responsabile: Ariel S. Levi di Gualdo

Articolo pubblicato il 13 gennaio 2026 - Autore: Simone Pifizzi

Si antorizza per lettnra e uso privato la siampa cartacea di questo articolo che se totalmente o parzialmente riportato deve recare indicata data di pubblicazione, nome di questa rivista telematica e nome dell’ Antore.

10



